
187

За своїм походженням російські 
псевдоісторичні міфи, якими сьо-
годні послуговуються московські 
пропагандисти, як це не дивно, на-
лежать до московського церковного 
середовища. Не виняток і наратив 
про «руський мір» як особливий 
стан, у якому постійно перебуває 
російський народ творячи свою 
особливу цивілізацію. І це не дивно. 
Згадаймо старця Філофея, «книж-
ників» митрополита Сильвестра та 
їхню роль у просуванні міфологем 
московської держави за правління 
Івана IV Грозного. Саме породже-
на ними ідея Москви як «Третього 

У статті розглянуто 
псевдоісторичний наратив 
російської пропаганди, відомий 
під назвою «руський мір». 
Актуальність теми зумовлена 
тим, що сьогоднішня російсько-
українська війна є прямим 
продовженням ідеології Росії. 
Для успішного протистояння 
агресії потрібно не лише 
зміцнювати військовий та 
економічний потенціал 
України, а й, пам’ятаючи 
слова Спасителя про те, 
що слід боятися тих, «хто 
може занапастити душу» 
(Мф. 10:18), піклуватися 
про духовний розвиток 
нашого суспільства, даючи 

ПСЕВДОІСТОРИЧНИЙ НАРАТИВ «РУСЬКОГО МІРА» 
В ЙОГО ІСТОРИЧНО-БОГОСЛОВСЬКОМУ ВИМІРІ

PSEUDOHISTORICAL NARRATIVE OF THE “RUSSIAN 
WORLD” IN ITS HISTORICAL-THEOLOGICAL 
DIMENSION

майор Наталiя ЛОЗІНСЬКА*
 major Nataliia LOZINSKA**

ORCID.org/

протоієрей Костянтин ЛОЗІНСЬКИЙ***
archpriest Kostiantyn LOZINSKIY****

ORCID.org/0009-0009-9237-1696
УДК 215:234.23
DOI: 10.35332/2411-4677.2025.25.10

* Cлухач навчально-наукового інституту Національний університет оборони України.
** Student of the Educational and Scientific Institute of the National Defence University 

of Ukraine.

*** Доктор наук із богослів’я, професор, професор кафедри богослів’я Київської православ-
ної богословської академії.

**** Doctor of Theology, Professor, Professor of the Department of  Theology of the Kyiv 
Orthodox Theological Academy.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

188

адекватну оцінку російським 
псевдоконцептам на зразок 
«руський мір».
Проаналізовано основні праці, що 
сформували підвалини сучасної 
російської ідеології, яка виражена 
в наративі про «руський 
мір»: М. Дьяконова «Власть 
московских государей» (СПб., 
1889), послання старця Філофея, 
у якому проголошено Московію 
спадкоємницею «обох Римів» 
(«Библиотека литературы 
Древней Руси» (Спб, 1997), М. 
Ульянов «О времени зарождения 
на Руси концепции „Москва – 
Третий Рим”» (Москва, 2010), 
А. Бєляєв «Про безбожність і 
антихриста» (Сергиев Посад, 
1898). Висвітлено публікації з 
критикою цього ідеологічного 
міфу: Д. Донцов «Сучасне 
політичне положення нації 
і наші завдання» (Дрогобич, 
2011), с. Плохій «Наливайкова 
віра: Козацтво та релігія в 
ранньомодерній Україні» (Київ, 
2006).
Сучасним провідником 
ідеї «руського міра» є 
російський філософ А. Дугін. 
У своїй праці «Основы 
геополитики: Геополитическое 
будущее России. Мыслить 
пространством» (Москва, 2000) 
він переосмислює цей наратив 
відповідно до тих, реалій, у 
яких, на його думку, опинилася 
Росія у своєму протистоянні із 
Заходом. Праця митрополита 
Івана Сничова «Самодержавие 
духа» (Институт русской 
цивилизации, 2007) являє собою 
екскурс в самі найпотаємніші 
«мрії» російського 
чорносотенного патріота. 
Інтернет-ресурси, які були 
використані для написання 
статті, — це передусім 
публікації рішень соборів 

Риму», лягла в основу сучасної бого-
словсько-історіософської, політич-
ної концепції необхідності створен-
ня чи постійного перебування Росії 
в якомусь особливому, властивому 
лише їй світі. Росіяни традиційно 
вважають, що звільнення від мон-
голо-татарського ярма, одруження 
московського князя Івана III із Со-
фією Палеолог, племінницею та 
спадкоємицею останнього візантій-
ського імператора Костянтина ХІІ, 
завоювання Іваном  IV Казанського 
та Астраханського ханств, перене-
сення політичного та релігійно-
го центру з Києва до Володимира 
на Клязьмі і до Московії, а потім, 
в  епоху Катерини  ІІ, до російської 
імперії — усе це якось підтверджує 
права Москви на особливу роль. 
Мовляв, саме на цьому ґрунті склав-
ся звичай коронування москов-
ських государів, прийняття ними 
царського титулу та візантійського 
герба, заснування патріаршества та 
«піклування» царя про всіх право-
славних, які потерпають від утисків 
іновірців, де б вони не перебували. 

Якщо дивитися з висоти нашого 
часу, то перші натяки на месіанське 
значення Московії вже помітні в 
грамоті московського митрополита 
Зосими (1492 рік) про «Пасхалію». 
Провіщаючи скорий кінець світу, 
митрополит коротко підсумовує 
історію великих християнських 
держав: римський імператор Кос-
тянтин Великий заснував Новий 
Рим  — Константинополь, Володи-
мир охрестив Русь, а Іван III є «но-
вим царем Костянтином для но-
вого града Костянтина  — Москви» 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

189

РПЦ, ПЦУ та УГКЦ, а також 
печально відома «Валдайська 
промова» В. Путіна.

Ключові слова: імперія, 
наратив, «Третій Рим», 
«руський мір», ідеологія, війна.

This article is about another 
pseudo-historical narrative of 
Russian propaganda known 
as the “Russian world”. The 
chosen topic of the article is 
undoubtedly relevant, because 
today’s Russian-Ukrainian war 
is a direct continuation of those 
armed and political conflicts on 
the part of Russia that took place 
in previous years. For a successful 
confrontation, today we need not 
only to strengthen our military 
and economic potential, but also, 
remembering the words of the 
Savior that we should fear those 
“who can destroy the soul” (Matt. 
10:18), to take care of the spiritual 
component of our society. That 
is why the purpose of our study 
is an attempt to consider from a 
historical and theological angle 
another Russian pseudo-historical 
narrative about a special “Russian 
world” and the consequences that 
it may have for Ukraine.
The state of scientific development 
of the topic. Today there are quite 
a few scientific publications on the 
origin, analysis and significance of 
modern Russian ideology, which 
is expressed in the narrative about 
the “Russian world”. Let us name 
the most significant works that 
we used in writing the article. In 
the work of M. Dyakonov. “The 
Power of the Moscow Sovereigns”. 
St. Petersburg, 1889, the very 
institution of Russian autocracy 
and its ideological basis are 
considered. The message of the 

[Дьяконов 1889, с. 66]. Цю ідею про-
довжив у своєму посланні чернець 
псковського Спасо-Єлеазарівського 
монастиря Філофей до московсько-
го великого князя Василія ІІІ. На 
його думку, московська держава та 
її столиця є останнім земним вті-
ленням «непорушного» Римського 
царства, яке існувало з часу прише-
стя Ісуса Христа. Це духовне хрис-
тиянське «царство» не локалізоване 
в просторі та часі. Воно переходить 
від одного свого втілення в інше згід-
но з біблійною розповіддю про на-
ступництво великих держав у книзі 
пророка Даниїла (Дан. 2: 1149). Ця 
концепція просто переповнена ес-
хатологією, тому Філофей закликає 
князя Василія ІІІ «не переступа-
ти заповідей, які  встановили його 
прадіди  — великий Костянтин, і 
блаженний святий Володимир, і 
великий богообраний Ярослав.... бо 
два Рима вже впали, третій стоїть, а 
четвертому не існувати» [Библиоте-
ка литературы Древней Руси 1997, 
с. 297–303]. Але як в цілому звичай-
не як для своєї теми й часу послан-
ня [Ниче 1990, с.  205] перетвори-
лося на основу уявлень про роль і 
значення Росії разом із претензіями 
її правителів спочатку на царський 
титул, а відтак і на роль світового лі-
дера з «окремим» Богом указаним 
шляхом? І як саме розуміли, а кра-
ще сказати пояснювали цю теорію 
самі росіяни? Відразу зауважимо, 
що по-різному в різні часи. У спри-
ятливих для російської державності 
обставинах творці цієї ідеологеми 
прямо говорили про богообраність 
народу, його есхатологічну велич, 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

190

підкріплюючи свої думки успішни-
ми завоюваннями сусідніх земель. 
Але як тільки Росії було потрібно 
здаватися в очах сусідів країною з 
ліберальними цінностями, тон ві-
дразу мінявся. Для прикладу: на 
думку історика П. Ніче, теорія про 
якесь особливе значення чи роль 
Москви у світі є просто резуль-
татом есхатологічних очікувань і 
первісно мала не політичний, а ре-
лігійний характер [Ниче П., 1990, 
с. 205]. Якщо Москва впаде в гріхи, 
їй не наслідуватиме Четвертий Рим 
просто тому, що ніде у світі більше 
не існувало православної держави. 
Для тогочасного жителя московії 
це означало б просто кінець світу. 
Цю думку повторює і П. Смирнов, 
вказуючи, що подібні ідеї вплинули 
на розвиток становлення уявлень 
про антихриста в російському ста-
рообрядництві [Смирнов П., 1900, 
с.  835-847]. Сама ж ідея приємства 
від Другого до Третього Риму ви-
никла, на їхню думку, після Фло-
рентійської унії 1439  р., укладання 
якої докорінно похитнуло автори-
тет Грецької Церкви. Саме тоді ча-
рівність Візантії як хранительки за-
повітів православ’я зникла, і з нею 
зникло право на політичне верхо-
венство. Але ж це є свідомим викри-
вленням фактів: Константинополь 
ніколи починаючи з 988 р. не бажав 
та й не міг бажати політичного гла-
венства над Київською Руссю пере-
дусім через віддаленість територій, 
а також через відсутність достатньої 
кількості війська, необхідного для 
завоювання. Та й, по  правді кажу-
чи, Візантія завжди, починаючи з 

elder Filofey, in which Muscovy 
was proclaimed the heiress of “both 
Romes” with its detailed analysis 
is contained in the work “Literary 
Library of Ancient Russia”. St. 
Petersburg, 1997, edited by the 
now deceased academician D. 
Likhachev. M. Ulyanov “On the 
time of the emergence in Russia of 
the concept “Moscow – the Third 
Rome”. M, 2010 and professor of 
the Moscow Theological Academy 
A. Belyaev in the two-volume 
work “On Godlessness and the 
Antichrist”. Sergiev Posad, 
1898, are representatives of two 
opposing points of view on the 
importance that this idea had 
for the development of Moscow 
ideology. Criticism of this 
statement was dealt with by D. 
Dontsov in his work “The Modern 
Political Situation of the Nation 
and Our Tasks”. Drohobych-
Lviv: VF “Vidrodzhennia”, 2011 
and S. Plokhiy “Nalivaikova’s 
Faith: Cossacks and Religion 
in Early Modern Ukraine”. 
K.2006. The modern leader of the 
idea of “Russian peace” is the 
Russian philosopher A. Dugin. 
In his work “Fundamentals of 
Geopolitics: The Geopolitical 
Future of Russia. Thinks in 
Space”. M. 2000., he rethinks this 
narrative in accordance with the 
realities in which, in his opinion, 
Russia found itself in its forced 
confrontation with the West. The 
work of the late Metropolitan 
Ivan (Snychov) “Autocracy of 
the Spirit”. Institute of Russian 
Civilization. 2007 is an excursion 
into the most secret “dreams” 
of the Russian Black Hundreds 
patriot. The Internet resources 
that were used to write the article 
are primarily publications of the 
decisions of the councils of the 
Russian Orthodox Church, the 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

191

часу розділення Римської імперії на 
Західну та Східну частини в 395 р., 
вела суто оборонні війни. Профе-
сор Московської духовної академії 
А. Бєляєв у праці «Про безбожність 
і антихриста» зазначав, що в часи, 
ближчі до Філофея, цей термін так 
і став поширеним: «За старих часів дехто з росіян Москву та Ро-
сію називали третім Римом; але ця назва не прищепилась. Те-
пер ніхто з вчених не вживає цієї назви, а народу вона навіть зов-
сім невідома. Та й справді, що у православної Росії із Римом?» 
[Беляев 1898, с. 507–508.]. Саме тому справедливо звучать слова 
М. Ульянова, який зазначив, що політична ідея Москви, як і все з 
нею пов’язане, насправді перегукується із суспільно-політично-
го дискурсом царювання російських імператорів, тобто пов’я-
зана з розвитком російського імперіалізму «нового часу» [Улья-
нов 1994, с. 152–162]. Ну, а як тільки Росія починала «вставати 
з колін», то відразу лунав голос: «Саме в Петрівську епоху зов-
нішньополітичний імператив владно повернув вектор геополі-
тичних пріоритетів із внутрішньої на зовнішню політику та зі 
східного напрямку на західний, північний і південний» [Якунин, 
Зеленëв, Зеленëва 2008, с. 31]. У результаті цих війн Росія стала 
однією з провідних країн Європи, а на початку ХІХ ст. наблизи-
лася до завершення формування імперії, ставши світовою дер-
жавою, що, у свою чергу, спонукало її до формування власної 
геополітичної концепції. 

Сьогодні, в ХХІ ст., відбулася чергова трансформація суспіль-
ної свідомості Росії. Чергове «вставання з колін» мало викли-
кати до життя нову ідеологію, яка б живила цей процес. Але 
на практиці все нове — це добре забуте старе. Саме тому при 
детальному аналізі чергового псевдоісторичного наративу про 
«руський мір» виявляється, що московський патріарх Кирило 
Гундяєв жваво проповідує ті самі ідеї про «триєдиний народ», 
«Третій Рим», «традиційні цінності» та інші давні витвори ро-
сійської ідеологічної машини, остаточно перетворивши Росій-
ську Церкву та її сателіта в Україні (УПЦ МП) в майданчик для 
виправдання агресивної політики Кремля. Саме тому для до-
слідження та спростування цієї ідеологеми нам буде потрібно 
зануритися в історію з усіма її складовими. 

Одразу скажемо, що у Філофея есхатологічна ідея звучить 
розмито та невиразно. Дійсно, можливо, його послання і не 
було політичним програмовим документом, а просто мало на 

OCU and the UGCC, as well as 
the infamous “Valdai Speech” by 
V. Putin.

Keywords: empire, narrative, 
“Third Rome,” “Russian world,” 
ideology, war.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

192

меті застерегти князя від порушення закону — божественного 
й людського. З богословської точки зору, воно є традиційним 
повчанням очільника держави щодо його поведінки в суспіль-
стві, для того щоб бути достойним правителем в очах Бога, і 
за змістом перегукується, скажімо, з посланням диякона Ага-
піта до римського імператора Юстиніана І [Agapetus., 1865, 
c. 1171–1174]. Тобто в ньому відсутній натяк на якісь особливі 
права чи привілеї московського правителя. Справжнє держав-
ницьке оформлення ідеї про особливу роль, яку має відіграва-
ти в світі Москва та її очільник, настає за правління царя Івана 
ІV Грозного (1547–1584). І, як не дивно, її пропагує не світське 
оточення царя, а митрополит Макарій, людина освічена і, воче-
видь, сповнена політичних амбіцій [Оглоблин 2021, с. 242–244]. 
Проголошення Московії царством за Івана ІV посилює відчуття 
її окремішності, порівняно з  іншими державами. Цей «наща-
док» Рюриковичів прямо заявив про свою спорідненість навіть 
не з візантійськими, а з римськими імператорами, прагнучи за 
будь-яку ціну домогтися шани від сусідніх країн і навіть від да-
лекої Англії [Див.: Лихачёв, Лурье 1951]. Саме тоді Московія, 
яка підкорила Казанське й Астраханське ханства і вийшла до 
Уралу, цілковито зламала опір Новгорода й  Пскова, просу-
нулася до Передкавказзя, потребувала величної ідеї, цілісної 
програми панування над різними народами. У добу Смути 
(1605–1618), коли «колективний Захід» в особі Речі Посполи-
тої двічі переміг Москву, змусивши її, нехай і на короткий час, 
прийняти свого ставленика на царство, ще більше посилилася 
віра московитів в їхнє провіденційне покликання, оскільки ці 
події дозволили змоделювати візію Московського царства як 
«останнього оплоту» православ’я, після падіння якого реально 
настане кінець світу. Новий поштовх цей наратив отримав із 
царюванням Олексія Михайловича в середині XVII  ст. як іде-
ологічне обґрунтування боротьби Росії з Річчю Посполитою 
та Османською імперією за Україну [Крысюк 2015, с. 123–138]. 
Адже тепер ішлося про об’єднання під скіпетром москов-
ського царя земель всієї Русі, усіх нащадків православно-схід-
нослов’янської цивілізації, яка існувала в ІХ–ХІV ст. [Оглоблин 
2021, с. 244–253]. Тепер скажемо і про дотичність цього наративу 
до теперішньої російсько-української війни. Коли у XV–ХVI ст. 
почала міцніти нова держава — Московське князівство — вона 
відразу спробувала забрати собі київську спадщину. Моско-
вія болісно сприймала існування іншої (немосковської) Русі в 
складі Великого князівства Литовського як виклик для себе та 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

193

закономірну причину для просування своїх великодержавних 
інтересів і територіальних апетитів. Перед тим поступово Мо-
сква поглинула три руські державні утворення на захід від сво-
їх територій: Тверське князівство, Псковську та Новгородську 
землі. Останню жорстоко покарав Іван IV у дусі його попере-
дника Олександра Невського, який прославився в історії як по-
плічник хана Батия та його названий син у справі збирання да-
нини з руських земель. Іван IV після упокорення новгородської 
республіки публічно наказав висікти вічовий дзвін, вирвати 
йому язик і відвезти його в Московію [Гваньини 1997, с. 89]. До 
речі, в сьогоднішній Росії потужно продовжують лунати саме 
церковні голоси за канонізацію цього жахливого царя. І по-
чаток цьому процесу поклав уже нині покійний митрополит 
Санкт-Петербурзький Іван Сничов [Иоанн (Снычев) 2007, с. 3]. 
Ці завоювання були надзвичайно жорстокими, практично ге-
ноцидом місцевих мешканців. Проте населення цих територій 
не було так відчутно пройняте цивілізаційними впливами За-
ходу, як руські землі у складі Великого князівства Литовського, 
тому Москва поглинула їх відносно легко. Уже через одне-два 
покоління після терору завойовників ці землі стали покірними 
перед Московією й швидко асимілювалися з її соціумом. Бо-
ротьба ж за руські землі далі на захід, на теренах Великого кня-
зівства Литовського, стала для Москви вельми виснажливою, 
завзятою і тривалою та мала перемінний успіх. Причиною 
було те, що ментально та цивілізаційно ці землі кардинально 
відрізнялися із самого початку, адже Русь у класичному розу-
мінні — це не землі Андрія Боголюбського, це не племена чуді, 
мері та інших угро-фінських племен, з яких постала Московія 
[Ключевский 1990, c. 68]. Власне, через Київ, Чернігів, Переяс-
лав, Галич, Волинь та інші руські землі, які увійшли до складу 
Великого князівства Литовського, відбувався процес цивіліза-
ційного тиску Європи на східну її частину. Тому давні білоруси 
та українці включилися у доволі драматичні трансформаційні 
процеси захисту своєї ідентичності, а по суті, вступили в затяж-
не протистояння московській експансії. Цей цивілізаційний 
конфлікт триває до сьогодні. У подальшому вже як Російська 
імперія (від 1721 р.) Московія діяла на українських та білорусь-
ких землях за логікою знищення того цивілізаційного масиву, 
який утворився тут протягом XV–XVI ст. Особливо посилилося 
це поглинання після Полтавської битви 1709  р., коли Москва 
повністю утвердилася на півночі Лівобережної України [Пло-
хій 2000, с. 348-403]. Варто наголосити, що це був переломний 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

194

момент в історії всієї Східної Європи. Про це в геополітичному 
розрізі першим написав український політичний мислитель 
Дмитро Донцов [Донцов 2011–2016, с. 21–37]. Загалом про на-
прямки та особливості геополітичної експансії Московії-Росії 
на  українські та білоруські землі історики написали чимало 
праць. Однак слабким місцем більшості пояснень цього конф-
лікту є те, що майже всі науковці не беруть до уваги цивілізацій-
ну складову цього протистояння. Здебільшого все традиційно 
пояснюється крізь призму державницьких інтересів Російської 
імперії, яка, мовляв, «забезпечувала собі просторові, торгівель-
ні та промислові можливості для ефективної життєдіяльності». 
У колі таких інтерпретацій часто перебувають і зарубіжні полі-
тологи і політики, які дивляться на імперіалізм Москви винят-
ково як на явище державного прагматизму, не беручи до уваги 
його ідеологічно-духовну складову. 

Говорячи про псевдоісторичний наратив «руського міра», 
слід сказати і про інші його політичні втілення. Особливо це 
помітно з часу спроб просування Росії на південь, а саме до те-
риторій колишньої Візантії, якими з 1453 р. володіла держава 
Османів. Війни Росії з Оттоманською Портою ставили за мету 
оволодіння Константинополем та відновлення Візантійської ім-
перії під двоголовим орлом. До середини ХVІІІ ст. головним су-
противником Туреччини в Європі була Австрія, і лише з прого-
лошенням Московії імперією за Петра І у вирішення «східного 
питання» втрутилася Росія. У 1774 р. Росія вперше втрутилася 
у внутрішні справи Туреччини під гаслом захисту православ-
них від утисків на релігійному ґрунті. За Кучук-Кенержійським 
миром імперія отримала право захищати перед султаном пра-
ва Константинопольської Церкви та Молдавських і Валаських 
князівств. Катерина II (1762–1796) виношувала проєкт повного 
вигнання турків із Європи з подальшим відновленням Грецької 
імперії, на чолі якої мав стати її онук Костянтин Павлович. Уго-
да в Яссах 1791 р., Бухарестський мир 1812 р. та ін. дипломатич-
ні угоди підтверджували особливі права Росії та її одноосібний 
протекторат над турецькими християнами, що лише підігріва-
ло її амбіції. Після російсько-турецької війни 1877–1878 рр., яка 
ледь не вивела імперію на береги Босфору, в царському Гене-
ральному штабі почали розробляти варіанти висадки десанту 
для захоплення проток. Сукупно воєнні дії між обома держава-
ми в період між 1568–1918 рр. тривали 69 років, тобто в серед-
ньому між кожною російсько-турецькою війною був інтервал 
близько 25 років. Це був найбільший за тривалістю конфлікт 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

195

в історії Європи. Відзначимо, що «заступництво» Росії досить 
дорого обходилося турецьким християнам: програючи війни, 
Туреччина руками релігійних фанатиків виміщала свою лють 
саме на іновірцях — тобто християнах, яких мала захищати Ро-
сія. Головна мета Москви залишалася традиційно незмінною — 
перехід Константинополя до її рук та проголошення чергової 
«римської імперії» з  російським православним монархом на 
чолі. На інші умови Росія не погоджувалася, що підтвердила її 
позиція при повстанні А. Іпсіланті в 1821 р.

Увага Росії до «приєднання» нових земель була прикута не 
тільки на Заході. Східні кордони імперії також були в її полі 
зору. Якщо на Кавказі, у Польщі та на Балканському півострові 
царі надівали личину захисників віри, то в  інших випадках це 
було не потрібно. Завоювання в сучасному Казахстані (Середній 
та Старший жузи ханства), Семиріччя, Чуйська долина, Сахалін, 
концесії Росії в Ухані та Тяньдзіні, Урянхайський край та ще ба-
гато територій — ось неповний перелік почасти мирних (силою 
підкупу чи загрози завоювання), почасти військових результатів 
приєднання «нових територій» до самозванної «спадкоємиці» 
Риму. Чого варта авантюрна експедиція 1885 р. під керівниц-
твом Н. Ашинова з метою взяти під контроль частину Ефіопії, 
захопивши форт Сагалло. Сучасні російські історики називають 
цю акцію особистою авантюрою через те, що вона так і не увінча-
лася успіхом [Сагалло]. Іншою спробою розширення територій 
«третього Риму» на Схід став проєкт «Жовторосія» — колоніаль-
ний проєкт Російської імперії, який реалізувався на межі XIX–
XX ст. Поняття «Жовторосія» вперше вжив російський журна-
ліст І. Левітов, написавши, що «простір, де російський елемент 
поєднується з жовтою расою, особливо той, який простягається 
від Байкалу до Тихого океану, хай і ізольований від Росії, але все 
ж має із нею щось спільне» [Ларюэль 2016].

Цей проєкт передбачав відторгнення від ослаблого Цин-
ського Китаю частини його північно-східних земель, зокрема 
Маньчжурії, та її подальшу русифікацію за рахунок переселення 
російських козаків і селян та масового (вочевидь примусового) 
навернення місцевого китайського населення в  християнство. 
Так було побудовано КВЖД та значною мірою русифіковані 
китайські міста Харбін і Далян. Подальше просування на Схід 
спинила лише російсько-японська війна 1904–1905 рр.

У ХХ ст. Росія, як ми знаємо, двічі захоплювала Україну в ре-
зультаті двох світових воєн — у 1921 та 1944 рр. Знищення по-
літичної незалежності нашої Батьківщини відбувалося не лише 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

196

військовим шляхом. У хід ішли історичні фальсифікації, що 
мали на меті підірвати нашу віру у власну самобутність, замі-
нивши її ідеєю загального «комуністичного раю», у якому всі 
народи будуть рівні або, як це відбувається зараз, ідеєю, збу-
дованою на засадах історіософського релігійно-політичного 
еклектизму минулого. З цією метою вже в ХХІ ст. під час з’їз-
ду, який відбувся 27 березня 2024 р. в залі церковних соборів 
храму Христа Спасителя в Москві під головуванням патріарха 
Кирила, було затверджено наказ XXV Всесвітнього російсько-
го народного собору [Наказ XXV Всесвітнього російського на-
родного собору]. У цьому документі РПЦ назвала війну Росії 
в Україні екзистенційною і цивілізаційною, «священною вій-
ною», що стало новим кроком для російської влади, яка досі 
уникала називати вторгнення в  Україну «війною». Крім того, 
РПЦ заявила, що ця війна є актом світового масштабу — бо-
ротьбою проти перемоги Заходу, який «упав у  сатанізм», а 
значить, боротьбою проти антихриста. Православна Церква 
України відреагувала на цю подію, вказавши, що, «з релігійної 
точки зору, ідеологія “рускава міра” … це єретичне вчення та 
новітня форма ідолопоклонства; зі світської точки зору, ідео-
логія “русміра”  — це форма нацизму, яка виправдовує агре-
сивну війну, терор, геноцид та інші злочини проти людяності» 
[«Єресь» та «нацизм»  — У ПЦУ прокоментували документи 
XXV Всесвітнього російського народного собору]. Але давайте, 
як кажуть, «зануримося глибше». З’єднавши для цього псевдо-
історичного наративу, який сьогодні розвинувся до масштабу 
всеросійської ідеології, ідею Москви як «Третього Риму» з учен-
ням Православної Церкви про кінець світу, очільник РПЦ не 
просто проголосив Росію тією, хто «утримує» світ від прише-
стя колективного антихриста. Його заява фактично повторює 
основні ідеї президента В. Путіна про особливу роль Росії у сві-
ті, про необхідність мучеництва, про т. зв. традиційні цінності 
та багато іншого, що неодноразово було озвучено під час про-
грамних виступів в тому ж таки Валдайському клубі [Валдай-
ская речь Путина (2014)]. Така риторика не є чимось дивним 
для діячів РПЦ, адже через невдалу пострадянську ресталіні-
зацію Православної Церкви біля її керма після розпаду СРСР 
залишилися «вихованці старої школи» Оскільки майже вся 
ієрархія старої РПЦ була винищена комуністами, а новий па-
тріархат, створений у 1943 р. особисто Сталіним, перебував під 
контролем і наглядом КДБ, не дивно, що комуністичний мен-
талітет суголосності з «генеральною лінією партії» утвердився 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

197

під християнськими ризами. Та й Сталіна сьогодні в Росії вели-
чають як апостолоподібного лідера. До речі, один із багатьох 
парадоксів пострадянського православ’я в Росії полягає в тому, 
що християни шанують, поважають і навіть намагаються кано-
нізувати своїх власних переслідувачів. Це справжній «стокголь-
мський синдром» РПЦ. Ленін, який, за словами В.  Путіна, 
«створив Україну», вже не може бути привабливою фігурою 
для тих, хто асоціює себе з радянським минулим. Так само і 
останній російський цар Микола ІІ є привабливим лише для 
певної частини тих, хто ототожнює себе зі спадщиною Росій-
ської імперії. Сталін же являється фігурою, яка може об’єднати 
всіх росіян завдяки імперському стилю одноосібного правління 
та показовій відданості комуністичним ідеям для простих лю-
дей. Цей своєрідний квазірелігійний набір ідей або політична 
релігія «руського міра» — рашизма, який водночас сакралізує 
лідера і демонізує ворогів, надаючи диктаторові ідеологічне 
підґрунтя для будь-якої агресії назовні й репресій усередині 
країни, виявився найприйнятнішим для сучасних росіян. Сьо-
годні він еволюціонував до всеосяжної ідеології, що стверджує 
право Росії на політичний та географічний простір, більший за 
межі самої Російської Федерації, тим самим впроваджуючи ло-
гіку «сфер впливу». Ось чим насправді живиться ідея «руського 
міра» [«Russian World» Concept]. 

Проголошені від імені РПЦ, сьогоднішні ідеї «руського міра» 
отримують космічний вимір: тепер «свята Русь» претендує 
бути центром духовної боротьби між Богом і сатаною. Захо-
плення Росії візантинізмом теж відіграло свою роль у прийнят-
ті цієї нової реальності. Ідея симфонії між Церквою та держа-
вою є дійсно привабливою для справжніх державників. Адже 
всі спроби побудувати повністю секуляризоване суспільство в 
Західній Європі поки що не  увінчалися успіхом. Релігія про-
довжує бути якщо не вирішальним, то принаймні вагомим 
чинником, не кажучи вже про країни, де панує іслам або буд-
дизм. Тому коли у 2007 р. Путін прирівняв «традиційні конфе-
сії Росії» (маючи на увазі РПЦ) до ядерного щита, це неабияк 
сподобалося очільникам і вірянам РПЦ. Обидва компоненти 
зміцнюють російську державність і створюють необхідні пере-
думови для внутрішньої й зовнішньої безпеки країни. 4 верес-
ня 2007 р., тобто через пів року, цю «ядерну теологію» Путіна 
було поглиблено, коли в храмі Христа Спасителя відслужили 
богослужіння на честь 60-річчя створення ядерного комплексу 
Росії, а св. Серафима Саровського було призначено небесним 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

198

покровителем ядерної зброї. Ідею двох щитів Росії іронічно 
висміювали як «ядерне православ’я», але це нічого не змінило в 
світосприйнятті пересічного росіянина. Це, мабуть найяскраві-
ший приклад мілітаризації РПЦ після того, як у Росії звели го-
ловний храм Збройних сил Росії з його дивною архітектурою, 
яка поєднує в собі імперське та радянське минуле для прослав-
лення сьогодення — воєн, які вестиме Росія в ХХІ ст. 

Додав хмизу до вогню нової ідеології і відомий чорносоте-
нець, митрополит Іван Сничов своїми думками про те, що «ос-
таточна мета так званого цивілізованого світу — якщо говорити 
конкретно — це таємні сили, які прагнуть поневолити Росію і 
тут домінувати». На його думку: «Перша Російська імперія — це 
Київська Русь, друга — Московське царство, третя — Санкт-Пе-
тербурзька імперія, четверта  — червона імперія Радянського 
Союзу, а тепер ми стаємо свідками зародження п’ятої імперії. 
Вона ще невидима, але її інавгурація вже відбулася» [Одоление 
смуты. Слово к русскому народу]. І якщо за його життя про-
повідувати з церковного амвону щось політичне виглядало 
не зовсім «канонічно» то тепер, провіщати квазірелігію росій-
ської перемоги, те, що називається победобєсіє, — стало ледь 
не нормою церковного життя. Таким чином, ми, можливо, сто-
їмо на порозі творення нової світоглядної системи, яка визнача-
тиме існування світу на подальші десятиліття.

Основними об’єднуючими елементами наративу «русько-
го міра» є російська мова та російська або радянська культура 
засновані на спільній історичній пам’яті про величне минуле 
«Третього Риму». Вирішальне значення має те, що лояльність 
або прихильність до цих складових наративу представлена як 
найважливіший критерій приналежності до самого «міра». 
Особливо варто відзначити, що «історична пам’ять» зберіга-
ється «передусім не як етнічність, не  мова і не належність до 
релігії». Це свідчить про те, що всі ці так звані цінності у рамках 
ідеології «руського міра» є не об’єктивним чи всеосяжним спо-
гадом про минуле, а ретельно обробленим та вибірковим нара-
тивом. Він спеціально розроблений для побудови нової спіль-
ної ідентичності, яка виходить за межі фактичних етнічних чи 
мовних кордонів, підкреслюючи певну версію минулого, яка 
виправдовує теперішні політичні дії. Концепція також під-
креслює «особливий шлях» Росії, стверджуючи її унікальний 
характер та перевагу над іншими цивілізаціями. Вона чітко ви-
значається транскордонним, православно-цивілізаційно-місіо-
нерським характером. Сам президент Путін сформулював це 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

199

бачення, оголосивши Росію «державою-цивілізацією», об’єд-
наною російським народом, мовою та культурою, при цьому 
суперечливо заявивши, що для решти країн росіяни залиша-
ються єдиним народом, незалежно від їх етнічної приналеж-
ності. У розумінні російських пропагандистів, есхатологічний 
аспект цього наративу передбачає невід’ємне право, навіть 
обов’язок Москви нав’язувати свій «мір» іншим, особливо тим, 
хто вважається частиною «святої Русі», під виглядом боротьби 
з космічним злом. Ця модель є класичним проявом імперської 
експансії, замаскованої під цивілізаційну оболонку, де культур-
на самобутність стає приводом для політичного та територі-
ального контролю. РПЦ активно просуває концепцію «русько-
го міра» через широке використання проповідей, ЗМІ та своїх 
величезних інформаційних та освітніх ресурсів. У сьогоднішній 
Росії РПЦ чітко визначена як вирішальний інструмент для по-
ширення в суспільстві державних ініціатив, спрямованих на ви-
ховання специфічної «російської цивілізаційної ідентичності» 
та «духовних і моральних цінностей» у населення. Саме тому 
російські солдати вірять у те, що вони виборюють екзистенцій-
не виживання батьківщини так само, як їхні радянські предки 
боролися проти гітлерівського вторгнення. Лише цього разу 
Київ — це новий Берлін, «режим Зеленського» та НАТО — нові 
нацисти, а вся країна веде священну війну проти безбожних 
агресорів із Заходу. 

Отже, можна сказати, що патріарх Кирило, активно просу-
ваючи ідею «святої Русі» як «форпосту християнської цивіліза-
ції», яку він зображує в різкому протистоянні «корумпованому 
Заходу» [Выступление Святейшего Патриарха Кирилла на за-
седании Бюро президиума Всемирного русского народного со-
бора. 31 октября 2024], закликає до духовної, а опосередковано 
й політичної, єдності всіх, хто нібито поділяє цінності москов-
ського християнства, обрамляючи конфлікт як духовну бороть-
бу проти зовнішніх сил, що прагнуть розірвати «руський мір». 
Це виявляє дуалістичний світогляд, притаманний «руському 
міру», який ділить світ на «святий православний Схід» (добро) 
та «ворожий, аморальний Захід» (зло), тим самим надаючи 
богословське виправдання конфлікту та агресії. «Глобалізм є 
проєктом світової всеєдності, але він не враховує справжньо-
го задуму Творця про людину. А з погляду християнської ес-
хатології ми знаємо, що таке глобальний універсалізм, і знає-
мо, що без цього глобального універсалізму не з’явиться хтось, 
хто претендуватиме на глобальну владу і з ім’ям якого буде 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

200

пов’язаний кінець світу”, — заявив патріарх Кирило 25 жовтня 
2022  р. на відкритті XXIV Всесвітнього російського народного 
собору, називаючи Європу та США «антихристиянською те-
риторією» [Выступление Святейшего Патриарха Кирилла на 
заседании Бюро президиума Всемирного русского народного 
собора. 25 октября 2022].

Офіційна церковна проповідь, ставши частиною національ-
ної пропаганди у війні Росії проти України, зробила есхатоло-
гічну риторику та мислення ключовими. У державній пропа-
ганді з’являються такі радикальні терміни, як  «десатанізація» 
України. Російські чиновники прямо називають українську вла-
ду «сатаністами», «відкритими ворогами Христа», а метою вій-
ни називають необхідність «зупинити верховного володаря пе-
кла, яке б ім’я він не використав — Сатана, Люцифер чи Ібліс. 
Бо його мета — смерть», — написав заступник голови Ради без-
пеки Д. Медведєв у себе в Telegram-каналі [Кирилл (Гундяев), 
патриарх. Выпуск от 5 декабря 2015 года]. Патріарх Кирило 
систематично експлуатує воєнне минуле Русі, зокрема міф 
про благословення святим Сергієм Радонезьким князя Дмитра 
Донського на Куликівську битву 1380 р., щоб стверджувати, що 
Росія не може здобути перемогу в жодній війні без активної 
присутності та духовної підтримки Православної Церкви. Ме-
тою цих фальсифікацій є щеплення пересічному російському 
православному парафіянину ідеї «святості» путінської війни. 
Зображуючи нинішній конфлікт як пряме продовження істо-
ричних «священних воєн», які благословила Церква, наратив 
перетворює геополітичну агресію на божественно санкціоно-
ваний хрестовий похід. Якщо, як вважає патріарх Кирило, на-
ближається кінець світу і  є якісь антихристиянські території, 
то повинні бути християнські території і той, хто протистоїть 
Апокаліпсису, що наближається. Єдині, хто може відтерміну-
вати наближення Страшного Суду — це російський народ, Ро-
сія і сама РПЦ: «Чому прагнуть її (землю російську) зруйнува-
ти, розділити, брата на брата нацькувати? (…) В Апокаліпсисі є 
згадка про якусь силу, яка утримує пришестя у світ антихриста. 
(…) На цю силу сьогодні спрямовані всі гострі стріли всіх, хто 
прагне скомпрометувати церкву, розділити та відірвати її від 
народу» [Георгій Перш. Війна та есхатологія].

Звідки ця єретична зарозумілість бере ідейну силу, відпові-
дає нам сам патріарх Кирило та інші церковні діячі. Вони ствер-
джують, що сьогодні Росія виконує роль того «фактора стри-
мування», який, на думку ап. Павла, запобігає передчасному 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

201

пришестю антихриста у світ (2 Фес. 2:7). Ці слова вчергове свід-
чать про «сталінську спадщину» в церковному середовищі РПЦ. 
Адже ще на початку 2000-х патріарх Кирило вважав, що той, хто 
«утримує» світ від пришестя Антихриста, — це звичайне добро, 
яке здійснюють люди. А Церква і держава можуть бути лише 
організуючими засадами цього добра і лише в цьому значен-
ні є «стримуючими факторами»: «Стримуючий фактор — це, 
звичайно, не країна під тією чи іншою назвою і навіть не народ. 
Протиотрутою від поширення зла є добро. Якщо добро біль-
ше, ніж зло, зло не може домінувати. Якщо добро в суспільстві 
постійно розвивається і сприймається кожним наступним по-
колінням, то простір добра розширюється, і все добро від Бога. 
Тоді обсяг зла зменшується, сфера панування зла звужується, 
і воно не прив’язане до жодної країни чи географічного про-
стору. Але коли ми говоримо про відродження Росії як про 
духовне явище, то маємо на увазі насамперед результат цього 
відродження. І це має призвести до зміцнення добрих міжосо-
бистісних і соціальних стосунків. Якщо добро стане стверджую-
чим началом у житті нашого народу, то напевно Росія буде цим 
стримуючим фактором» [Георгій Перш. Війна та есхатологія]. 
Сьогодні, як ми бачимо, риторика очільника РПЦ змінилася до-
корінно — відповідно до «генеральної лінії» уряду і президента.

Більш чітко з приводу провіденційності Росії висловився та-
кий собі В. Сурін, автор ультраконсервативного православного 
сайту «Російська народна лінія»: «На мою думку, події в Укра-
їні, у тому числі визвольний похід Російської армії,  — це пе-
реддень Армагедону. Дата початку останньої війни від людей 
прихована. Що дійсно можливо  — це тільки відтермінувати 
крах світу, що зжив себе». Тобто на Росію покладається завдан-
ня змінити Божий задум про світ, відсунути, якщо це можливо, 
прихід Антихриста! [Сурин В. Дата звернення 11 березня 2022].

Есхатологічна риторика РПЦ, яка стрімко набирає обертів, 
перетворившись на частину державної пропаганди, покликана 
обґрунтувати більш чітко місію Росії в її теперішньому та май-
бутньому. Росія має один шлях і одне завдання — зруйнувати 
сили сатани, яким служить Україна. Цей погляд на поточний 
конфлікт може здатися нам дивним, але він є офіційною пози-
цією РПЦ, що була виражена на черговому Всесвітньому росій-
ському народному соборі, де в присутності патріарха Кирила 
виступив радикально налаштований професор О. Дугін, який 
заявив, що «це війна неба проти пекла… Святіший у своїй чу-
довій доповіді м’яко натякнув на ту постать, яка стоїть по той 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

202

бік, що визначає, надихає, організує наших ворогів. Ця постать 
дуже близька. Ми не знаємо часів, ніхто не знає. Але ми може-
мо за знаками їх знати, бачити, наскільки вони близькі… Тому 
все частіше ми говоримо про Армагеддон, про кінець часів, 
про апокаліпсис. Ми беремо участь в останній, можливо пере-
достанній, ніхто не знає, але дуже важливій битві» [Дугин]. 

Отже, подивімося, чи відповідає погляд сучасних російських 
діячів від політики та Церкви православному віровченню. Пра-
вославна Церква вчить нас устами святих Отців, що «той, хто 
утримує» — це не людина і навіть не  організація. Низка отців 
(свв. Іван Золотоустий та Феофілакт Болгарський) визначають 
κατέχων як римську державу, тому що в уяві тогочасних її меш-
канців лише вона одна у вселенній була побудована на право-
вих засадах. Решта світу — це варвари, які не мають закону або 
мають лише звичаєве (природнє) право, проте аж ніяк не спові-
дують його верховенство. Тобто римська держава в широкому 
розумінні цього слова — це будь-яка спільнота людей, що живе 
та керується законом, адже в Біблії сказано, що Антихрист є 
«сином беззаконня» (2 Сол. 2:3). Звідси тим, що утримує світ від 
пришестя Антихриста, є закон або  ж свідоме волевиявлення 
людей жити за правилами, встановленими Творцем світу. Є ще 
одне розуміння «того, хто утримує» і належить воно св.  Івану 
Золотоустому, — це любов. Якщо у світі зникне любов, зникне і 
сам світ. Саме тому будь-які спроби поєднати κατέχων як одне 
з вищенаведених явищ із функціонуванням в історичному часі 
певної держави, навіть симфонія св. Юстиніана, є нерозумним 
тлумаченням Божественного одкровення. Адже «Перший і 
Другий Рим впали», тому третього не дано, а четвертого не має 
бути взагалі. Бо «Дух дихає де хоче» (Ін. 3:8), і ми не можемо 
обмежувати Бога в Його можливостях, прив’язуючи Його волю 
до визначеного місця. Зрощення державної ідеології з ученням 
Христа неминуче призводить до крайнощів, бо царство Його 
«не від світу цього» (Ін. 18:36). Воно перебуває всередині нас, 
і тому наш вибір бути з ним або без нього є вільним особистіс-
ним рішенням, яке неможливо нав’язати силоміць.

І дуже шкода, що в Росії нині сформувалася радикально нова 
ідеологія «руського міра», основою якої є сприйняття Росії як 
останнього оплоту на шляху антихриста через призму її ко-
лишньої історичної величі як спадкоємиці «обох Римів». Про-
пагандисти все частіше офіційно заявляють, що їх держава — 
це богообрана фортеця, оточена силами сатани, що збройний 
конфлікт, який сьогодні триває, є майже космічною боротьбою 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

203

між силами Бога і диявола… «Це  війна не тільки армій, лю-
дей  — це також війна духу. Це дуже важливо. Можна сказа-
ти, що ми бачимо горизонтальне протистояння: наша армія, 
наші супротивники, ми проти НАТО. Звісно, не проти Укра-
їни  — там немає про  що говорити. Але ця війна має інший 
вимір — вертикальний. Це війна Неба проти пекла. Це війна 
ангельських воїнств, війна воїнства архангела Михаїла проти 
диявола. І цей вертикальний вимір  — це ідеологія, це сфера 
ідей, сфера духу, в якій розгортається протистояння» [Нагор-
ний Олег. Чому Росія не є «катехоном»].

Концепція сприйняття Росії як інструмента в руках Всевиш-
нього стає значно простішою й привабливішою для державної 
ідеології, бо ставить її на бік добра, а ворогів, у тому числі й 
Україну, на бік зла. Ця ідея пояснює вторгнення в Україну не-
обхідністю виконання Божої волі щодо себе самої, тобто необ-
хідністю протистояння силам пекла. Таке брутальне втручання 
в Божий промисел перетворює Бога на прихильника однієї з 
конфліктуючих сторін, а то й зовсім робить непотрібним. Уже 
не Бог визначає «часи і терміни», але російське керівництво 
саме стверджує про початок кінця світу і прагне відсунути його. 
Однак в застосуванні цієї ідеї до сучасної політичної ідеології 
ми повинні виявити в росіян або мешканців «триєдиної Свя-
тої Русі» якусь особливу релігійність і побожність, порівняно з 
рештою світу, але її якраз і немає. Натомість увесь світ є очевид-
цем протилежного. Ось реакція провідних християнських мис-
лителів сьогодення на ідеологію «руського міра» та її наслідки. 
13 березня 2022 р. понад триста православних богословів з усьо-
го світу підписали й опубліковали міжнародну декларацію, яка 
однозначно засудила «руський мір» як єресь. Документ визна-
чає російське вторгнення в Україну як «історичну загрозу самій 
православній християнській традиції». Він різко критикує най-
вищих ієрархів РПЦ за їхні ухильні та розпливчасті заяви щодо 
конфлікту, називаючи його лише «подіями» або «військови-
ми діями», одночасно заохочуючи ворожнечу та підкреслюю-
чи сфабриковане «братське походження» українців та росіян 
[Православні богослови світу засудили єресь «русского міра»]. 
Різка критика декларації щодо ієрархів РПЦ за їхні «розплив-
часті заяви про необхідність миру у світлі “подій” та “військо-
вих дій” в Україні” при одночасному “заохоченні ворожнечі” 
виявляє глибоке моральне та духовне банкрутство російського 
народу. Це не просто пасивна відмова засудити агресію, а ак-
тивна участь у її виправданні через евфемізми, спотворені мо-



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

204

литви та  просування хибного наративу про “братерство”. Це 
демонструє пріоритет політичної лояльності до держави над 
християнським віровченням, пастирською відповідальністю та 
святістю людського життя, що призводить до серйозної кри-
зи довіри та авторитету в Церкві. Декларація чітко викладає 
шість ключових засуджень, що викривають помилки “руського 
міра”: заміна Царства Божого земним царством, підпорядку-
вання Церкви державній владі, етнічна або національна пере-
вага (етнофілетизм), породження ненависті та насильства між 
народами, бездіяльність проти несправедливості та зрештою 
відмова говорити правду про зло [Православні богослови світу 
засудили єресь «русского міра»]. 

Отже, підсумовуючи, ми можемо сказати, що наратив «русь-
кого міра» є не просто культурно-релігійною концепцією, а 
динамічною, адаптивною та глибоко інструменталізованою 
ідеологією російського імперіалізму, яка еволюціонувала від 
культурно-мовної експансії радянської епохи до геополітично-
го проєкту, який прагне переформатувати світовий порядок і 
утвердити Росію як незалежний центр сили. Її привабливість 
полягає в її стратегічній двозначності, що дозволяє мобілізува-
ти різноманітні групи та виправдовувати агресивні дії під ви-
глядом захисту культурних та релігійних цінностей. У такому 
розрізі історична пам’ять стає селективним наративом, який 
виправдовує політичні амбіції очільників Росії, а культурна 
ідентичність перетворюється на виправдання цивілізаційно-
го домінування. Особливе занепокоєння викликає релігійний 
вимір «руського міра», оскільки він демонструє глибоко вко-
рінений цезарепапізм у  РПЦ та  її  сателітів. Для України ж 
сприйнята бодай незначною частиною її громадян ця ідеологія 
подібна до смерті, не тільки і не стільки фізичної, скільки ду-
ховної та культурної.

1.	 Біблія. Книги Священного Писання Старого і Нового Завіту: в україн-
ському перекладі з паралельними місцями / Переклад Патріарха Філа-
рета (Денисенка). Київ: Видання Київської Патріархії Української Пра-
вославної Церкви Київського Патріархату, 2004.

2.	 Agapetus. Expositio capitum admonitoriorum. Migne PG. Vol. 86/1.
3.	 Библиотека литературы Древней Руси / РАН. Ин–т рус. лит. (Пушкинс-

кий дом) ; под. ред. Д.С. Лихачева и др. Санкт-Петербург: Наука, 1997 / 
Т. 9: Конец XV-первая половина XVI века. 2006. 566 с. / Послания старца 
Филофея (Перевод В.В. Колесова). с. 290–305.

4.	 Беляев А. О безбожии и антихристе. Сергиев Посад. 1898. Т. 2. 
5.	 Гваньини А.  Описание Московии / Пер. с лат.  Г. Г.  Козловой.  Москва: 

«Греко-латинский кабинет» Ю. А. Шичалина, 1997. 176 с.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

205

6.	 Донцов Д. Сучасне політичне положення нації і наші завдання / Донцов 
Д. Вибрані твори у 10 т. Дрогобич-Львів: ВФ «Відродження». 2011–2016. 
Т. 1.

7.	 Дьяконов М. А. Власть московских государей. СПб., 1889.
8.	 Иоанн (Снычев), митр. Самодержавие духа. Институт русской цивили-

зации. 2007.
9.	 КлючевскийВ. О. Исторические портреты. Москва: Правда, 1990.
10.	 Крысюк И. «Киев как новый Иерусалим» vs «Москва как третий Рим»: 

геополитические контроверзы религиозных мифологем. Perekrestki, 
2015. № 1–2.

11.	 Лихачёв Д.С.,  Лурье Я.С.  Послания Ивана Грозного. Москва-Ленин-
град: Издательство Академии наук СССР, 1951.

12.	 Ниче П.  Москва  – третий Рим? Спорные вопросы отеч. истории XI–
XVIII веков. Тезисы докладов и сообщений Первых чтений, посв. памяти 
А. А. Зимина.  Москва, 1990. 

13.	 Оглоблин О. Московська теорія Третього Риму в ХVІ–ХVІІ ст. Москва — 
Третій Рим. Походження міфу /  Упоряд. Є.  Калюжний. Київ: Смо-
лоскип. 2021.

14.	 Плохій С.  Наливайкова віра: Козацтво та релігія в ранньомодерній 
Україні. Київ, 2000.

15.	 Смирнов П. Антихрист по учению раскола // Православная богословская эн-
циклопедия.  Петроград, 1900. Т. I. А — Архелая. СПб. с. 507–508.

16.	 Ульянов Н. И. Комплекс Филофея. Вопросы истории. 1994. № 4. 
17.	 Якунин В., Зеленëв Е., Зеленëва И. Российская школа геополитики. 

СПб.: ИздательствоС.-Петербургского университета. 2008. 
18.	 Георгій Перш (George Persh). Війна та есхатологія. Київське православ’я. 

URL: http://kyiv-pravosl.info/2023/01/29/vijna-ta-eshatolohiya/
19.	 Ларюэль М. «Жёлтая опасность» в работах русских националистов на-

чала века. Полит.ру. URL:https://polit.ru/ (Дата обращения: 30 декабря 
2016.)

20.	 Нагорний Олег. Чому Росія не є «катехоном» і не має виключної боже-
ственної місії. Київське православ’я. URL: https://bit.ly/3VDUqa4.

21.	 Сагалло. Википедия. URL: https://ru.wikipedia.org/wiki/Cагалло.
22.	 Наказ XXV Всесвітнього російського народного собору «Сьогоден-

ня та майбутнє русского міра». РІСУ. URL:https://risu.ua/nakaz-xxv-
vsemirnogo-russkogo-narodnogo-sobora-nastoyashchee-i-budushchee-
russkogo-mira_n147172.

23.	 «Єресь» та «нацизм». У ПЦУ прокоментували документи XXV Всесвіт-
нього російського народного собору . РІСУ. https://risu.ua/yeres-ta-na-
cizm-u-pcu-prokomentuvali-dokumenti-xxv-vsesvitnogo-rosijskogo-narod-
nogo-soboru_n147180

24.	 Валдайская_речь_Путина_(2014). URL https://ru.wikisource.org/ 
25.	 «Russian World» Concept: Post-Soviet Geopolitical Ideology and the 

Logic of «Spheres of Influence». URL:https://www.researchgate.net/
publication/322711410

26.	 Одоление смуты. Слово к русскому народу. Мультимедийное учебное 
пособие / под ред. прот. В. Хулапа, И.В. Астэр  СПб: СПбГИПСР, 2014.
URL: https://social-orthodox.info/pages/1_3_snychev.htm 

27.	 Выступление Святейшего Патриарха Кирилла на заседании Бюро пре-
зидиума Всемирного русского народного собора. 31 октября 2024 г. Рус-



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

206

ская Православная Церковь. Официальный сайт Московского Патриархата 
URL: http://www.patriarchia.ru/db/text/6170962.html

28.	  Выступление Святейшего Патриарха Кирилла на заседании Бюро пре-
зидиума Всемирного русского народного собора. 25 октября 2022 г. Рус-
ская Православная Церковь. Официальный сайт Московского Патриархата 
URL: http://www.patriarchia.ru/db/text/5971193.html

29.	 Кирилл (Гундяев), патриарх. Слово пастыря. Вып. от 5 декабря 2015 года. 
URL: https://www.youtube.com/watch?v=AuIxg5d8gtU

30.	 Освободительный поход русской армии. https://ruskline.ru/news_rl/ 
2022/03/12/osvoboditelnyi_pohod_russkoi_armii_na_ukrainu

31.	 Философ Александр Дугин в своём выступлении на Всемирном Русском 
Народном Соборе показал, с кем и с чем воюет Россия. Православный  
журнал «Благодатный Огонь. URL: https://blagogon.ru/news/886 (Дата  
обращения 26.10.2022)

32.	 Православні богослови світу засудили єресь «русского міра» і ганебні дії 
російської влади. Синод єпископів Української Греко-Католицької Церкви. 
URL: https://synod.ugcc.ua/data/pravoslavni–bogoslovy–svitu–zasudyly–
eres–russkogo mira

1.	 Bibliia.  Knyhy Sviashchennoho Pysannia Staroho i Novoho Zavitu: 
v  ukrainskomu perekladi z paralelnymy mistsiamy  / Pereklad Patriarkha 
Filareta (Denysenka). Kyiv: Vydannia Kyivskoi Patriarkhii Ukrainskoi 
Pravoslavnoi Tserkvy Kyivskoho Patriarkhatu, 2004.

2.	 Agapetus. Expositio capitum admonitoriorum. Migne PG. Vol. 86/1.
3.	 Byblyoteka lyteratury Drevnei Rusy / RAN. Yn–t rus. lyt. (Pushkynskyi 

dom) ; pod. red. D. S. Lykhacheva y dr. Sankt-Peterburh: Nauka, 1997  / 
T. 9: Konets XV-pervaia polovyna XVI veka. 2006. 566 s. / Poslanyia startsa 
Fylofeia (Perevod V.V. Kolesova). s. 290–305.

4.	 Beliaev A. O bezbozhyy y antykhryste. Serhyev Posad. 1898. T. 2. 
5.	 Hvanyny A.  Opysanye Moskovyy / Per. s lat.  H. H.  Kozlovoi.  Moskva: 

«Hreko-latynskyi kabynet» Iu. A. Shychalyna, 1997. 176 s.
6.	 Dontsov D. Suchasne politychne polozhennia natsii i nashi zavdannia  / 

Dontsov D. Vybrani tvory u 10 t. Drohobych-Lviv: VF «Vidrodzhennia». 
2011–2016. T. 1.

7.	 Diakonov M. A. Vlast moskovskykh hosudarei. SPb., 1889.
8.	 Yoann (Snychev), mytr. Samoderzhavye dukha. Ynstytut russkoi 

tsyvylyzatsyy. 2007.
9.	 Kliuchevskyi V. O. Ystorycheskye portrety. Moskva: Pravda, 1990.
10.	 Krysiuk Y.  «Kyev kak novyi Yerusalym» vs «Moskva kak tretyi Rym»: 

heopolytycheskye kontroverzы relyhyoznykh myfolohem. Perekrestki, 
2015. № 1–2.

11.	 Lykhachёv D.S.,  Lure Ya. S.  Poslanyia Yvana Hroznoho. Moskva-
Lenynhrad: Yzdatelstvo Akademyy nauk SSSR, 1951.

12.	 Nyche P.  Moskva  – tretyi Rym? Spornыe voprosы otech. ystoryy XI–
XVIII  vekov. Tezysy dokladov y soobshchenyi Pervykh chtenyi, posv. 
pamiaty A. A. Zymyna.  Moskva, 1990. 

13.	 Ohloblyn O. Moskovska teoriia Tretoho Rymu v XVI–XVII st. Moskva — Tretii 
Rym. Pokhodzhennia mifu / Uporiad. Ye. Kaliuzhnyi. Kyiv: Smoloskyp. 2021.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

207

14.	 Plokhii S. Nalyvaikova vira: Kozatstvo ta relihiia v rannomodernii Ukraini. 
Kyiv, 2000.

15.	 Smyrnov P. Antykhryst po uchenyiu raskola // Pravoslavnaia bohoslovskaia 
эntsyklopedyia.  Petrohrad, 1900. T. I. A — Arkhelaia. SPb. s. 507–508.

16.	 Ulianov N. Y. Kompleks Fylofeia. Voprosы ystoryy. 1994. № 4. 
17.	 Yakunyn V., Zelenëv E., Zelenëva Y. Rossyiskaia shkola heopolytyky. SPb.: 

YzdatelstvoS.-Peterburhskoho unyversyteta. 2008. 
18.	 Heorhii Persh (George Persh). Viina ta eskhatolohiia. Kyivske pravoslavia. 

URL: http://kyiv-pravosl.info/2023/01/29/vijna-ta-eshatolohiya/
19.	 Lariuэl M. «Zhёltaia opasnost» v rabotakh russkykh natsyonalystov nachala 

veka. Polyt.ru. URL:https://polit.ru/ (Data obrashchenyia: 30 dekabria 2016.)
20.	 Nahornyi Oleh. Chomu Rosiia ne ye «katekhonom» i ne maie vykliuchnoi 

bozhestvennoi misii. Kyivske pravoslavia. URL: https://bit.ly/3VDUqa4.
21.	 Sahallo. Vykypedyia. URL: https://ru.wikipedia.org/wiki/Cагалло.
22.	 Nakaz XXV Vsesvitnoho rosiiskoho narodnoho soboru «Sohodennia ta 

maibutnie russkoho mira». RISU. URL:https://risu.ua/nakaz-xxv-vsemirnogo-
russkogo-narodnogo-sobora-nastoyashchee-i-budushchee-russkogo-mira_
n147172.

23.	 «Yeres» ta «natsyzm». U PTsU prokomentuvaly dokumenty XXV Vsesvitnoho 
rosiiskoho narodnoho soboru . RISU. https://risu.ua/yeres-ta-nacizm-u-
pcu-prokomentuvali-dokumenti-xxv-vsesvitnogo-rosijskogo-narodnogo-
soboru_n147180

24.	 Valdaiskaia_rech_Putyna_(2014). URL https://ru.wikisource.org/ 
25.	 «Russian World» Concept: Post-Soviet Geopolitical Ideology and the Logic 

of  «Spheres of Influence». URL:https://www.researchgate.net/publication/ 
322711410

26.	 Odolenye smutы. Slovo k russkomu narodu. Multymedyinoe uchebnoe 
posobye / pod red. prot. V. Khulapa, Y.V. Astэr  SPb: SPbHYPSR, 2014.URL: 
https://social-orthodox.info/pages/1_3_snychev.htm 

27.	 Vыstuplenye Sviateisheho Patryarkha Kyrylla na zasedanyy Biuro 
prezydyuma Vsemyrnoho russkoho narodnoho sobora. 31 oktiabria 
2024 h. Russkaia Pravoslavnaia Tserkov. Ofytsyalnыi sait Moskovskoho 
Patryarkhata URL: http://www.patriarchia.ru/db/text/6170962.html

28.	 Vыstuplenye Sviateisheho Patryarkha Kyrylla na zasedanyy Biuro 
prezydyuma Vsemyrnoho russkoho narodnoho sobora. 25 oktiabria 
2022 h. Russkaia Pravoslavnaia Tserkov. Ofytsyalnыi sait Moskovskoho 
Patryarkhata URL: http://www.patriarchia.ru/db/text/5971193.html

29.	  Kyryll (Hundiaev), patryarkh. Slovo pastыria. Vыp. ot 5 dekabria 2015 hoda. 
URL: https://www.youtube.com/watch?v=AuIxg5d8gtU

30.	 Osvobodytelnыi pokhod russkoi armyy. https://ruskline.ru/news_rl/2022/ 
03/12/osvoboditelnyi_pohod_russkoi_armii_na_ukrainu

31.	 Fylosof Aleksandr Duhyn v svoёm vыstuplenyy na Vsemyrnom Russkom 
Narodnom Sobore pokazal, s kem y s chem voiuet Rossyia. Pravoslavnыi 
zhurnal «Blahodatnыi Ohon. URL: https://blagogon.ru/news/886 (Data 
obrashchenyia 26.10.2022)

32.	 Pravoslavni bohoslovy svitu zasudyly yeres «russkoho mira» i hanebni dii 
rosiiskoi vlady. Synod yepyskopiv Ukrainskoi Hreko-Katolytskoi Tserkvy. 
URL: https://synod.ugcc.ua/data/pravoslavni–bogoslovy–svitu–zasudyly–
eres–russkogo mira.




