
163

Постановка проблеми. Ав-
токефалія  — це право Помісної 
Церкви на самостійне управління 
і незалежність від інших церков-
них юрисдикцій, але цей статус 
не може бути просто проголоше-
ний без відповідної канонічної ле-
гітимізації та визнання. Питання 
права на автокефалію, особливо 
в сучасних умовах, дійсно є склад-
ним і породжує численні кано-
нічні та богословські суперечки. 
Процес проголошення автокефалії 
несе ризик розділень у церковній 
громаді та конфліктів з іншими 
Помісними Церквами. Історія ви-
никнення та визнання автокефаль-
них церков свідчить про те, що це 
питання часто супроводжувалося 
суперечками, конфліктами та по-
літичним впливом. Невизначеність 
у встановленні критеріїв, хто має 

Процес отримання автокефалії 
Українською Православною 
Автокефальною Синодальною 
Церквою (УПАСЦ) 
супроводжувався низкою 
суперечностей і протиріч. Він 
зазнавав впливу з боку зовнішніх 
церковних центрів, стикався 
з внутрішньоукраїнською 
опозицією та був тісно 
пов’язаний із політичними 
інтересами різних сил. 
Водночас важливими є 
не лише ці чинники, а й 
внутрішні суперечності, що 
передували проголошенню 
автокефалії. Окрему увагу в 
статті приділено визначенню 
вирішальних причин, які стали 
підґрунтям для ухвалення 
остаточного рішення про 
автокефальний статус. 
Загалом, усі означені фактори 
залишаються дуже важливими 
для розуміння відносин 
між Церквою, державою та 

ШЛЯХ ДО АВТОКЕФАЛІЇ УКРАЇНСЬКОЇ 
ПРАВОСЛАВНОЇ АВТОКЕФАЛЬНОЇ  
СИНОДАЛЬНОЇ ЦЕРКВИ У МІЖВОЄННИЙ ПЕРІОД: 
ІСТОРИКО-КАНОНІЧНИЙ КОНТЕКСТ

THE PATH TO AUTOCEPHALY OF THE UKRAINIAN 
ORTHODOX AUTOCEPHALIC SYNODAL CHURCH  
IN THE INTER-WAR PERIOD: HISTORICAL-
CANONICAL CONTEXT

Нікіта КРАВЧУК*
Nikita KRAVCHUK**

ORCID.org/0009-0004-4518-8788
УДК 94(477): 281.9
DOI: 10.35332/2411-4677.2025.25.8

* Аспірант Київської православної богословської академії.
** Postgraduate student of the Kyiv Orthodox Theological Academy.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

164

право дарувати автокефалію, спри-
чиняє розколи як у минулому, так 
і сьогодні.

Процес отримання автокефалії 
Українською Православною Авто-
кефальною Синодальною Церк
вою (далі УПАСЦ) завжди викли-
кав суперечки і залишається дуже 
важливим для розуміння відносин 
між Церквою, державою та су
спільством в Україні. Оскільки ав-
токефалія безпосередньо пов’язана 
з питаннями релігійної незалеж-
ності та національної самовизначе-
ності, її здобуття викликає числен-
ні політичні та церковні конфлікти. 
Особливо це актуально в умовах 
постійного впливу зовнішніх релі-
гійних і політичних сил на україн-
ське православ’я. 

Актуальність даного дослі-
дження зумовлена недостатньою 
увагою до глибокого аналізу про-
цесу проголошення автокефалії 
УПАСЦ у 1920-х роках в  контексті 
тогочасної історичної ситуації та 
канонічних норм. Історична важ-
ливість подій, таких як I Всеукраїн-
ський з’їзд «Живої Церкви» 1923 р. 
та II Всеукраїнський Помісний Со-
бор 1925  р., залишається малодо-
слідженою, особливо в аспектах 
богословської та історичної аргу-
ментації, що стала основою для 
проголошення автокефалії. 

Окрему значущість це питання 
набуває в контексті сучасних ви-
кликів, пов’язаних із автокефаль-
ним статусом Православної Церк
ви України (далі  — ПЦУ). Попри 
надання томосу про автокефалію 
Вселенським Патріархатом, ПЦУ 

суспільством в Україні на 
початку 1920-х рр.
Дослідження має на меті 
виявити ключові чинники та 
внутрішні суперечності, що 
вплинули на проголошення 
автокефалії, а також 
здійснити оцінку канонічної 
правомірності цих рішень і 
їх наслідків для українського 
православ’я в контексті 
міжнародного церковного 
права. Окремої уваги потребує 
визначення вирішальних 
причин, які стали підґрунтям 
для ухвалення остаточного 
рішення про автокефальний 
статус. Головними акцентами 
в даній статті є догматична 
аргументація, посилання на 
історичні основи та канонічні 
правила, які стали за основу 
для проголошення автокефалії 
УПАСЦ на I Всеукраїнському 
з’їзді «Живої Церкви» 
13–16 лютого 1923 р. та 
II Всеукраїнському Помісному 
Соборі 17–27 травня 1925 р. 
Та реакція III Всеросійського 
Помісного Собору в жовтні 
1925 р. щодо доповіді про 
автокефалію Української 
Православної Церкви.
Окрему значущість це 
питання набуває в контексті 
сучасних викликів, пов’язаних 
із автокефальним статусом 
Православної Церкви України 
(ПЦУ). У цьому контексті 
досвід УПАСЦ у 1920-х роках 
може бути цінним для 
осмислення як історичних 
помилок, так і потенційних 
стратегій для утвердження 
автокефального статусу.

Ключові слова: автокефалія, 
обновленство, Українська 
Автокефальна Православна 
Церква, Українська Православна 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

165

й досі стикається з низкою труд-
нощів, зокрема з обмеженим ви-
знанням з боку помісних право-
славних церков, конфліктами з 
Українською Православною Церк
вою Московського патріархату, а 
також із внутрішніми викликами, 
пов’язаними з утвердженням ка-
нонічної, адміністративної та ду-
ховної єдності. У цьому контексті 
досвід УПАСЦ у 1920-х роках може 
бути цінним для осмислення як 
історичних помилок, так і потен-
ційних стратегій для утвердження 
автокефального статусу. Питання 
церковної незалежності й надалі 
залишається не лише релігійною, 
а й важливою геополітичною про-
блемою, що перебуває на перетині 
духовного, національного та між-
народного вимірів.

Історіографія проблеми. Істо-
ричний аспект розвитку УПАСЦ 
був досліджений багатьма вітчиз-
няними вченими. 

Г. Білан вивчав історію обнов-
ленського руху в Україні у період з 
1920-х до 1930-х років. Вона прово-
дить комплексне дослідження цьо-
го явища в контексті відносин між 
Росією та Україною. Особливу важ-
ливими є її дослідження про поча-
ток обновленського руху в Україні 
[Білан, 2004, с. 42–46].

Монографії «Обновленська Церк
ва в Україні (1922–1928)» [Жилюк, 
2002] та «Без апологетики. Витоки 
оновлення православної церкви в 
Україні» [Жилюк, 2000] авторства 
С. Жилюка, присвячені історії, 
ідеологічним засадам та практич-
ній діяльності УПАСЦ. Автор до-

Автокефальна Синодальна 
Церква. 

The process of obtaining 
autocephaly by the Ukrainian 
Orthodox Autocephalous 
Synodal Church (UPASC) was 
accompanied by a number of 
contradictions and contradictions. 
It was influenced by external 
church centers, encountered 
internal Ukrainian opposition, 
and was closely connected with 
the political interests of various 
forces. At the same time, not only 
these factors are important, but 
also the internal contradictions 
that preceded the proclamation of 
autocephaly. Special attention is 
paid in the article to determining 
the decisive reasons that became 
the basis for the adoption of the 
final decision on autocephaly 
status. In general, all the indicated 
factors remain critically important 
for understanding the relations 
between the Church, the state, 
and society in Ukraine in the 
early 1920s. The study aims 
to identify the key factors and 
internal contradictions that 
influenced the proclamation of 
autocephaly, as well as to assess 
the canonical legitimacy of these 
decisions and their consequences 
for Ukrainian Orthodoxy in the 
context of international church 
law. Special attention is required 
to determine the decisive reasons 
that became the basis for the 
adoption of the final decision 
on autocephalous status. The 
main accents in this article are 
the dogmatic argumentation, 
references to historical foundations 
and canonical rules that became 
the basis for the proclamation of 
autocephaly of the UPASC at the 
I All-Ukrainian Congress of the 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

166

сліджує діяльність Обновленської 
(Синодальної) Церкви в Україні, 
аналізує взаємовідносини між 
Церквою та державою, а також між 
різними церковними організація-
ми у 1920-х роках. З наукової точки 
зору розглядає актуальні пробле-
ми автокефальності, канонічності, 
Вселенського визнання та мови 
богослужіння.

Монографія О. Тригуба «Розкол 
Російської православної церкви в 
Україні (1922–1939): між держав-
ним політичним управлінням та 
реформацією» присвячена вивчен-
ню подій, які призвели до розколу 
православної Церкви в  Україні у 
період з 1922 по 1939 рр. [Тригуб, 
2009]. Автор зосереджується на вза-
ємодії між державою та Церквою, 
а також на реформаційних про-
цесах, які відбувалися в той час. У 
книзі розглянуто різні аспекти конфлікту між Церквою та вла-
дою, а також вплив цього конфлікту на релігійне життя насе-
лення України. Праця містить аналіз основних соборних діянь 
Обновленських Церков на території УРСР, зокрема хід I Все
українського з’їзду «Живої Церкви» 13–16 лютого 1923 р., Все
української Передсоборної наради 11–15 листопада 1924 р. та 
II Всеукраїнського Помісного Собору 17–27 травня 1925 р.

Незважаючи на наявні публікації, чимало питань щодо при-
чин, які вплинули на формування незалежної Церкви, а також 
внутрішніх суперечностей всередині релігійного середовища, 
залишаються відкритими. Сам історичний аспект розвитку 
УПАСЦ був досліджений вітчизняними вченими, але саме 
аналізу аргументації, процесу проголошення автокефалії на 
I Всеукраїнському з’їзді «Живої Церкви» 13–16 лютого 1923 р., 
Всеукраїнській Передсоборній нараді 11–15 листопада 1924 р., 
II  Всеукраїнському Помісному Соборі 17–27  травня 1925 р. та 
згідно постанов III Всеросійського Помісного Собору в жовтні 
1925 р. про прийняття автокефалії УПАСЦ не було досліджено. 

Метою даного дослідження є критичний аналіз процесу 
проголошення автокефалії УПАСЦ на основі богословської, ка-

“Living Church” on February 
13–16, 1923 and the II All-
Ukrainian Local Council on May 
17–27, 1925. And the reaction of 
the III All-Russian Local Council 
in October 1925 to the report on 
the autocephaly of the Ukrainian 
Orthodox Church.
This issue acquires special 
significance in the context of 
modern challenges related to 
the autocephalous status of the 
Orthodox Church of Ukraine 
(OCU). In this context, the 
experience of the UPASC in 
the 1920s can be valuable for 
understanding both historical 
mistakes and potential strategies 
for asserting autocephalous status.

Keywords: autocephaly, renewal, 
Ukrainian Autocephalous 
Orthodox Church, Ukrainian 
Orthodox Autocephalous Synodal 
Church.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

167

нонічної та історичної аргументації, з особливим акцентом на 
рішеннях I Всеукраїнського з’їзду «Живої Церкви» (1923 р.), Все-
української Передсоборної наради (1924 р.), II Всеукраїнського 
Помісного Собору (1925 р.) та III Всеросійського Помісного Со-
бору (1925 р.). Дослідження має на меті виявити ключові чинни-
ки та внутрішні суперечності, що вплинули на проголошення 
автокефалії, а також здійснити оцінку канонічної правомір-
ності цих рішень та їх наслідків для українського православ’я в 
контексті міжнародного церковного права. Окремої уваги по-
требує визначення вирішальних причин, які стали підґрунтям 
для ухвалення остаточного рішення про автокефальний статус.

Головними акцентами в даній статті є догматична аргумен-
тація, посилання на історичні аргументи та канонічні правила, 
які стали за основу проголошення автокефалії УПАСЦ. 

Виклад основного матеріалу. Відразу після формування 
організованих груп «Живої Церкви» постало питання конф-
ронтації з Українською Автокефальною Православною Церк
вою (УАПЦ) очолюваної митрополитом Київським і всієї 
України Василем Липківським. Зокрема, доповідач прот. Во-
лодимир Шаповалов на I Всеукраїнському з’їзді «Живої Церк
ви», що відбувався відбувся в Києво-Покровському монастирі 
13–16 лютого 1923 р. закликав духовенство до боротьби проти 
«ворогів Церкви». Особливо його хвилювало питання про «ав-
токефалістів-липківців», питання болюче з огляду на те, що по-
передня церковна влада на території України своїми «безтак-
тними діями», відштовхнула від себе національні рухи. Тому 
з’їзд прийняв резолюцію запропоновану прот. Володимиром 
Шаповаловим та доповнену проф. Василем Белоліковим: Про-
тиставити «липківській автокефалії»  — українську автокефа-
лію Православної Церкви [ЦДАВО України, арк. 220].

Також на з’їзді заслухали доповідь епископа Старобільського, 
вікарія Харківської єпархії Олександра Мигуліна про автокефа-
лію Української Церкви, де були представлені аргументи щодо 
канонічного і історичного обґрунтування прав на автокефалію 
Української Православної Церкви. По-перше, надано каноніч-
ні підстави. З перших часів християнства єдина Апостольська 
Церква Христова в практичному житті розділялася на окремі 
церковні області, які самостійно управлялися і ставали Поміс-
ними Церквами  — частинами єдиної Апостольської Церкви. 
Цими Церквами керували автокефальні єпископи в межах сво-
їх територіальних прав, як постановляє II Вселенський Собор 
у своєму 2 правилі: «Єпископи не повинні поширювати свою 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

168

владу на церкви поза межами своєї області, і не повинні вводи-
ти плутанину в церквах» [Книга правил святих апостолів, 2008, 
с.  60]. Це підтверджує принцип автокефальних єпископатів. 
III Вселенський Собор у 3 правилі наказує: «Нехай не змінюють-
ся єпископські міста, чи обласні єпархії, згідно з давніми звичая-
ми» [Книга правил святих апостолів, 2008, с. 133], забезпечуючи 
збереження прав єпархій відповідно до їхніх традицій. 8 прави-
ло цього ж собору конкретно захищає незалежність Кіпрської 
Церкви: «Кіпрські єпископи нехай мають цілковиту і безумовну 
владу управляти своєю церквою, без втручання сторонніх осіб» 
[Книга правил святих апостолів, 2008, с. 138]. 

Основна ж увага приділялась 17 правилу IV Вселенського Со-
бору та відподному йому 38 правилу Трульського Собору: «От-
цями нашими встановлене, і ми зберігаємо правило, яке гово-
рить так: якщо царською владою збудоване нове, або колись 
буде побудоване місто, то адміністративним та земельним роз-
поділам нехай відповідає і розподіл церковних справ» [Книга 
правил святих апостолів, 2008, с. 268]. Це відбувалося тому, що 
політичні одиниці зазвичай відображали національні особ
ливості й культурні відмінності того чи іншого регіону. Відпо-
відно, Церква, як носій Христового вчення, не може ігнорува-
ти національні особливості різних народів у своїй діяльності 
[ЦДАВО України, арк. 221]. 

По-друге, було наголошено, що в основі церковно-релігій-
ного життя українського населення різко помітні церковно-по-
бутові особливості, що відрізняють Україну від одновірної та 
близької їй Росії. І саме питання Української Церкви виникло 
одразу після того, як революція зруйнувала кайдани, які бло-
кували будь-який прояв національного духа українського на-
роду. Усе випливало з того, що історично Українська Церква 
мала підстави для самостійного існування і управління. Хрис-
тиянство на Русі було прийняте в Києві, і Київська митрополія 
тривалий час була незалежною, лише номінально залежною 
від Константинопольського патріарха. Однак у 1686 р. під по-
літичним тиском Київську митрополію підпорядкували Мос-
ковському патріархату, що супроводжувалося насильницьким 
знищенням українських церковних прав, шкіл і традицій. Це 
призвело до занепаду церковного життя, оскільки народ не 
знаходив духовного задоволення в церковній адміністрації, да-
лекій від його потреб. Тому як наочне свідчення ненормальнос
ті ситуації в українській церковній сфері була поява у 1921 р. 
ієрархії УАПЦ, що виступала під прапором автокефальної 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

169

Української Церкви. Представників Собору дуже хвилювало 
те, що, незважаючи на відхід від православ’я через порушення 
апостольського приємства, ця Церква знаходить підтримку се-
ред значної частини українського православного населення. Це 
пояснюється тим, що вона спрямована на українізацію Церкви 
та прагне задовольнити давню потребу в її незалежності та са-
моврядуванні. Якщо такі Церкви, як Грецька, Болгарська, Серб-
ська, Румунська і навіть Грузинська, на основі своєї потреби ма-
ють самоуправління і є автокефальними Помісними Церквами 
Єдиної, Святої, Соборної Апостольської Церкви Христової, то 
наявність подібної потреби в Україні вимагає спрямувати це 
прагнення в національно-церковне русло в дусі істинно пра-
вославного розуміння християнства, яке не змішує церковне 
життя з політикою. Таким чином, можна і необхідно нейтра-
лізувати зловживання ідеєю автокефалії з боку «самосвятської» 
української автокефалії в контрреволюційних цілях. Справжня 
православна автокефалія Української Церкви за своєю суттю 
повинна бути строго аполітичною.

Очевидно, що популярність УАПЦ серед віруючих була від-
чутною проблемою для «Живої Церкви». Також з іншого боку 
антагоністом була «тихонівщина». А особливо критикувалась ді-
яльність Патріаршого Екзарха всієї України митрополита Київ-
ського, Галицького і всієї України Михаїла Єрмакова. Представ-
ники «Живої Церкви» вважали неканонічним призначення до 
Києва патріархом Московським і всієї Росії Тихоном Беллавіним 
свого Екзарха після того, як він сам погодився дати Українській 
Церкві автокефалію і залишив за собою лише право утверджу-
вати та благословляти Українського митрополита. Так, у пунк-
тах про звільненого на спокій ВЦУ митрополита Київського, 
Галицького і всієї України Михаїла Єрмакова йдеться, зокрема 
про те, що з метою відмежування від обновленського руху, він 
у серпні 1922 р. разом з іншими єпископами України оголосив 
Церкву в Україні автокефальною, причому постанова про це не 
була належно обґрунтована юридичним та канонічним шляхом 
[ЦДАВО України, арк. 223]. І дійсно, згідно постанови засідання 
членів Київського Православного Церковного Собору єпископів, 
кліриків і мирян від 20–22 серпня — 24 вересня 1922 р., який про-
ходив під головуванням митрополита Київського, Галицького і 
всієї України Михайла (Єрмакова): «Українська Церква відтепер 
стала на шлях автокефалії»  — повної самостійності у справах 
внутрішнього управління [Автокефалия, 1925, с. 4]. Але все-та-
ки вирішення питання про автокефалію віднесли до компетен-



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

170

ції Всеукраїнського Церковного Собору [Преловська, 2010, с. 5]. 
Тому до скликання цього Собору було вирішено, що всі справи 
церковно-релігійного життя в Україні остаточно вирішує Свя-
щенний Собор єпископів всієї України, від якого преосвященні 
архипастирі України можуть отримувати розпорядження щодо 
церковно-релігійного життя.

Дані постанови викликали неабияке невдоволення з боку 
«Живої Церкви», тому на I  Всеукраїнському з’їзді «Живої 
Церкви», що відбувався відбувся в Покровському монастирі 
13–16 лютого 1923 р. було виголошено резолюцію щодо авто-
кефалії Української Церкви, у якій зазначалося, що, згідно з 
давніми особливостей національного церковного устрою Укра-
їни, випливає повне право Православної Церкви в Україні на 
самоврядування для задоволення релігійних потреб віруючого 
українського народу і водночас нейтралізації шкідливої «само-
святської шовіністичної автокефалії». Тому I  Всеукраїнський 
з’їзд «Живої Церкви» проголошує православну Церкву в Украї-
ні, Криму та Галичині автокефальною. Для здійснення самовря-
дування створювалося незалежне Всеукраїнське вище церковне 
управління, яке перебувало в «живому братському каноніч-
ному спілкуванні» з Російською Православною Церквою та її 
Вищим церковним управлінням, а також з усіма іншими пра-
вославними автокефальними церквами, як частинами «єдиної 
Святої Православної Апостольської Церкви Христової» [ЦДАВО 
України, арк. 222]. Резолюція було прийнято одноголосно. 

Наступним важливим кроком у розвитку УПАСЦ була Все-
українська передсоборна нарада в м. Харкові 11–15 листопада 
1924  р. Державною владою УСРР в програмі був дозволений 
пункт про історичну та канонічну підстави автокефалії Право-
славної Української Церкви та проєкту її регламенту. Перед-
соборна Нарада мала вирішити кардинальне питання про ав-
токефалію Української Церкви та українізацію богослужіння. 
Правильне вирішення цих питань повинно було посприяти 
внутрішньому зміцненню Української Церкви та усуненню не-
безпеки розбратів.

Другий день наради був насамперед присвячений обгово-
ренню доповіді архиєпископа Полтавського і Прилуцького 
Йосипа Кречетовича «Про автокефалію Української Церкви». 
Доповідач розглядав історичні та канонічні аспекти церков-
ного управління, підкреслюючи, що раннє християнство було 
демократичним і колегіальним. Однак згодом світська влада, 
особливо візантійські імператори, почала втручатися в церков-



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

171

ні справи, що негативно вплинуло на церковну соборність. У 
Росії імператори отримали надмірний вплив на Церкву, що 
спричинило її залежність від державної влади.

На відміну від цього, в Гетьманщині до приєднання до Росій-
ської імперії козацтво захищало соборноправність, а народ мав 
значний вплив на церковні справи. Після підпорядкування Мо-
скві українські єпископи стали «чиновниками» царської влади. 
Тому, зі слів доповідача, славне минуле Української Церкви ви-
магає відновлення її самостійності [Всеукраинское Предсобор-
ное Совещание, 1925, с. 5]. 

Всеросійський обновленський Священний Синод встано-
вив положення провідносини між Російською та Українською 
Церквами. Архиєпископ Полтавський і Прилуцький Йосип 
Кречетович під час своєї доповіді наголосив, що Всеукраїнське 
Передсоборне Зібрання має представити Всеукраїнському Со-
бору проєкт повної автокефалії Української Церкви, к якому 
слід виключити пропозицію Всеросійського Синоду про те, 
щоб він залишався вищою апеляційною інстанцією для Укра-
їнської Церкви. Відносини цієї Церкви з іншими автокефаль-
ними Церквами мають також здійснюватися самостійно, без 
посередництва Всеросійського Синоду [Всеукраинское Предсо-
борное Совещание, 1925, с. 7].

Вечірнє засідання було присвячене обговоренню цієї допо-
віді. У результаті Собор прийняв резолюцію щодо автокефалії 
Української Православної Церкви, де було зазначено, що вихо-
дячи з низки національно-історичних і канонічних підстав, за-
значених у доповіді про автокефалію Української Православної 
Церкви, та керуючись аналогічними прикладами з історії як 
давньовселенської, так і пізнішої Православної Східної Церкви, 
Всеукраїнське передсоборне зібрання визнало життєво необ-
хідною повну автокефалію Української Православної Церкви. 
Канонічні підстави головно базувались на 17 правилі IV Вселен-
ського Собору та 36 правилі Трульського Собору, що розподіл 
церковних областей узгоджується з політичним розподілом і 
важливість та значення того чи іншого престолу визначається 
за державним значенням міст, у яких перебувають ці престоли 
[Книга правил святих апостолів, 2008, с. 166]. Такі канонічні до-
кази також раніше використовували на I Всеукраїнському з’їзді 
«Живої Церкви» 13–16 лютого 1923 р. Тому було запропонова-
но II  Всеукраїнському Помісному Собору проголосити повну 
автокефалію Української Православної Церкви, яка була ви-
правдана практикою останніх років і отримала санкцію Вели-



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

172

кого передсоборного зібрання Російської Православної Церкви 
[Всеукраинское Предсоборное Совещание, 1925, с. 9].

Всеукраїнська передсоборна нарада в м. Харкові 11–15  ли-
стопада 1924 р. висунула вимогу виключення впливу Всеросій-
ського Синоду на Українську Церкву. Це означало необхідність 
самостійного управління не лише на внутрішньому рівні, а й у 
відносинах з іншими автокефальними Церквами.

Питання автокефалії Української Церкви було остаточно 
сформульовано та затверджено на II  Всеукраїнському Поміс-
ному Соборі в м. Харкові 17–27 травня 1925 р. Основним допо-
відачем по цьому питанню знову виступав архиєпископ Ізюм-
ський, вікарий Харківської епархії Йосип Кречетович. У своїй 
доповіді він ґрунтовно розвинув думку про історичне зміц-
нення ідеї автокефалії в Україні та перешкоди, що заважали її 
утвердженню. Доповідач зазначив, що церковне життя в Укра-
їні мало глибоко демократичний характер: братства, козацтво 
та громади завжди брали активну участь у всіх аспектах цер-
ковного життя. Однак візантійський вплив у Московській Русі 
через князів та імператорів наклав свій авторитарний відбиток 
на церковні справи, що призвело до тісної залежності Церкви 
від держави та втрати її самостійності [Деяние 2-го Всеукраинс-
кого Помесного Священного Собора 18−21 мая, 1925, с. 2].

У патріарший період, коли в Русі активно насаджувався візан-
тійський порядок, Українська Церква після спротиву поступово 
втратила свою автономію і підпала під владу Москви. Після полі-
тичного об’єднання України з Московією за часів Богдана Хмель-
ницького, хоча й було домовлено, що «Українська Церква мусить 
мати свої справи», ідея самостійності почала зникати. Єписко-
пи стали чиновниками царської влади, а царі, за візантійським 
прикладом — «єпископами зовнішніх справ» [Деяние 2-го Все
украинского Помесного Священного Собора 18−21 мая, 1925, с. 3].

На голосування Собору митрополит Харківський Пимен Пе-
гов виніс принцип автокефалії Української Церкви, який біль-
шістю голосів (202 «за», 7 утрималися, 6 «проти») був визнаний 
життєво необхідним. Створено відповідну комісію, яка винесла 
резолюцію, що була одноголосно прийнята Собором. У тексті 
резолюції зазначалося, що ІІ Всеукраїнський Помісний Собор, 
об’єднавши православний єпископат України, духовенство та 
вірян, 20 травня 1925 р., після обговорення питання автокефалії 
Української Церкви, одностайно дійшов висновку, що автоке-
фалія є догматично прийнятною, канонічно обґрунтованою, іс-
торично доведеною та життєво необхідною, а також фактично 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

173

визнаною і благословенною як Російським Священним Сино-
дом, так і патріархом Московським і всієї Росії Тихоном Белла-
віним через його екзарха, митрополита Київського, Галицького 
і всієї України Михаїла Єрмакова.

Для остаточного утвердження автокефалії Собор вважає за 
необхідне скасувати церковно-політичні акти 1685–1687 рр., які 
підпорядкували Київську Церкву Московській владі, зокрема 
присягу митрополита Київського, Галицького і всієї Русі Гедео-
на Святополка-Четвертинського патріарху Московському і всієї 
Росії Іоакиму Савйолову-Першому від 8 листопада 1685 р., звіль-
нивши Українську Церкву від цієї присяги з канонічного дозволу 
Російського Синоду, чим буде повернуто її незалежність. Акти 
Константинопольської Церкви, якими патріарх Константино-
польський Діонісій IV Серогланис Муселимис Комнін у 1686 р. 
відрікся від своїх прав на Київську митрополію, слід залишити в 
силі, оскільки вони підтверджують припинення залежності Ки-
єва від Константинополя. Визнання цієї подвійної незалежнос-
ті мало стати б канонічним підтвердженням повної автокефалії 
Української Православної Церкви [Деяние 2-го Всеукраинского 
Помесного Священного Собора 18−21 мая, 1925, с. 3].

На ІІ Всеукраїнському Помісному Соборі були присутні 
представники Всеросійського Священного Синоду: митропо-
лит Ленінградський Веніамін Муратовський, протопресвітер 
Павло Красотін, проф. Василь Белоліков. Голова Російського 
Синоду митрополит Ленінградський Веніамін Муратовський-
позитивно сприйняв обговорення автокефалії, а протопрес-
вітер Павло Красотін передав благословення на автокефалію 
від Російської Православної Церкви. Собор високо оцінив це 
благословення, висловлюючи подяку за визнання канонічності 
автокефалії. Деякі учасники Собору висловлювали побоюван-
ня щодо розриву між Українською та Російською Церквами 
внаслідок автокефалії. Проте протопресвітер Павло Красотін 
передав впевненість Російського Священного Синоду в тому, 
що автокефалія, навпаки, сприятиме єднанню Церков і не при-
зведе до розколу. Він закликав до того, щоб автокефалія стала 
цементом для братерської любові між Церквами.

Проф. В. Белоліков зауважив, що Українська Церква має ба-
гато ворогів, включно із сектантами та папськими агентами, які 
намагаються сіяти ворожнечу серед православного населення. 
Він закликав не використовувати автокефалію для роз’єднання 
з Російською Церквою, а навпаки, зміцнювати єдність у бороть-
бі з зовнішніми загрозами.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

174

Проф. О.І. Покровський, у свою чергу, зазначив, що автокефалія 
не повинна розглядатися як відрив від центру. Православ’я завж-
ди визнавало свободу національностей та пристосовувало релігію 
до національних особливостей, що протистоїть католицизму. Ав-
токефалія, за його словами, не ослабить боротьбу з ворогами, а 
навпаки, допоможе краще організуватися. Він також закликав до 
поступового розвитку автокефалії, де кожен крок є частиною дов-
гого історичного процесу, що веде до зміцнення єдності.

Особливої уваги також заслуговують зачитані на Соборі по-
слання Вселенського та Александрійського патріархів про те, щоб 
Українська Церква, яка першою отримала на Русі світло Христо-
вого вчення в водах Дніпра, як другого Йордану, і була хрещена з 
рук представників великої Христової Вселенської Церкви — пер-
шою спромоглася б вирішити складне завдання самостійної ор-
ганізації церковного життя для всього православного руського 
народу в дусі православної віри, у злагоді зі святоотцівськими ка-
нонами, рішеннями попередніх Вселенських і Помісних Соборів і 
в канонічній єдності з хранителями православної віри і благочес-
тя — патріархами всіх православних східних церков.

У посланнях зазначалось, що в Україні для здійснення Право-
славною Церквою зовнішніх завдань і цілей Христового життя 
православним українським людям має бути надано Христову 
свободу національного самовизначення у внутрішньому устрої 
їхньої Церкви. До великого Вселенського Христового союзу окре-
мих православних самостійних і вільних автокефальних Церков 
нехай увійде і Православна Українська Церква як рівна серед рів-
них, а разом із цим нехай засяє світло Христової істини і правди 
у взаєминах православних Церков [Деяние 2-го Всеукраинского 
Помесного Священного Собора 18−21 мая, 1925, с. 3]. У послан-
нях також затведжувалось, проголошене Константинополь-
ським Патріархом Діонісієм IV у 1685–1686 рр. зречення від своїх 
історичних прав щодо управління Українською Православною 
Церквою. А обіцянку, дану першим митрополитом Київським, 
Галицьким і всієї Русі Гедеоном Святополк-Четвертинським, 
який підкорився патріарху Московському і всієї Росії Йоакиму 
Савйолову-Першому і склав особливу архиєрейську присягу 
підкорятися Московському патріархові, вирішено було вважа-
ти, такою, якої не було [Деяние 2-го Всеукраинского Помесного 
Священного Собора 18−21 мая, 1925, с. 4].

Далі слідувала заява собору, яка, виходячи з наявності догма-
тично-канонічних і національно-історичних підстав, визнавала 
повну автокефалію Української Церкви життєво необхід-



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

175

ною для України і такою, що отримала благословення Росій-
ської Православної Церкви. Також було сформульовано про-
хання до Священного Синоду Російської Православної Церкви 
благословити цей акт, а Вселенського і інших Патріархів та всі 
автокефальні церкви мати УПАСЦ у братньому й канонічному 
спілкуванні [Деяние 2-го Всеукраинского Помесного Священ-
ного Собора 18−21 мая, 1925, с. 4].

УПАСЦ, здійснюючи великі засади повної автокефалії у своє-
му внутрішньому самоврядуванні і житті, є водночас частиною 
Єдиної Святої Соборної і Апостольської Церкви; вона бере са-
мостійно участь у Вселенському Соборі на рівних правах з усі-
ма іншими автокефальними Церквами.

УПАСЦ, перебуваючи у братньому канонічному спілкуванні 
з усіма автокефальними Церквами Православного Сходу, під-
тримує найбільш тісний зв’язок фз тими з них, які знаходяться 
в межах СРСР, здійснюючи це спілкування як через Всесоюзні 
Помісні Собори, так і всіма іншими передбаченими канонами 
і практикою Церкви шляхами [Деяние 2-го Всеукраинского По-
месного Священного Собора 18−21 мая, 1925, с. 4]. Дане форму-
лювання все-таки залишало можливість до втручання в релігій-
не життя Російської Церкви.

Відповідно до проголошеної автокефалії, в наступних собор-
них постановах бачимо вже відмінні судження Священного Си-
ноду Російської Православної Церкви. І взагалі, проголошува-
лось, що коли Українська Церква стала автокефальною, для неї, 
очевидно, відпала потреба критично ставитися до дій інших ав-
токефальних церков [Деяние 2-го Священного Помесного Цер-
ковного Собора 22-го мая 1925 г., 1925, с. 2]. Це передусім стосу-
валось постанов II Всеросійського Московського Собору 1923 р. 
Також важливою резолюцією було вилучити з уживання най-
менувань обновленських груп «Жива Церква», «церковне відро-
дження», «содац» та ін., як невідповідні дійсності, та програми 
названих груп вважати приватною справою їхніх керівників, 
що не мають жодного стосунку до УПАСЦ, керованої своїми 
Соборами та Синодом. Цю резолюцію Соборю прийняв одно-
голосно [Деяние 2-го Священного Помесного Церковного Со-
бора 22-го мая 1925 г., 1925, с. 4].

Щодо зовнішніх церковних зв’язків ІІ Всеукраїнський Поміс-
ний Собор доручив майбутньому складу Священного Синоду 
скласти повну мотивовану доповідь для подання Вселенському 
Собору з поданням потрібних документів для пояснення всіх 
подій, що відбуваються всередині Помісної Української Церк



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

176

ви за останні роки. Також були обрані делегати Вселенського 
Собору від Української Помісної Церкви, що свідчить про ви-
щеозначене самостійне спілкування УАПСЦ без втручання Ро-
сійської Церкви [Деяние 2-го Всеукраинского Поместного Свя-
щенного Собора 26-го мая 1925 г., 1925, с. 3].

На завершення було прийнято резолюцію про надання го-
лові Синоду митрополиту Харківському Пимену (Пегову) бого-
службових привілеїв, а саме: право носіння хреста, двох панагій 
із наперсним хрестом, хреста на митрі, а також титулу «Митро-
полита всієї України», що було одноголосно схвалено Собором 
[Деяние 2-го Всеукраинского Поместного Священного Собора 
27-го мая 1925 г., 1925, с. 3].

Після ІІ  Всеукраїнського Помісного Собору в російській об-
новленській пресі з’явилася стаття «Церковное единство», у якій 
піддано критиці стару політику Російської Церкви щодо укра-
їнської автокефалії, обґрунтована канонічними нормами, і ви-
словлено підтримку обновленськими реформаторами ідеї, що 
канони не повинні стримувати церковний розвиток , визнаючи 
право Української Церкви на внутрішню самостійність та важли-
вість збереження культурних і церковних зв’язків між Україною 
і Росією для спільних інтересів [Церковное единство, 1925, с. 8].

Далі послідувала постанова III Всеросійського Помісного Со-
бору в жовтні 1925 р. щодо доповіді про автокефалію Української 
Православної Церкви. III  Всеросійський Помісний Священний 
Собор, заслухавши Діяння II Всеукраїнського Помісного Св. Со-
бору від 12 травня 1925 р., які проголошують автокефалію Укра-
їнської Православної Церкви, з братньою любов’ю приймає 
і благословляє цей акт своєї рідної сестри — Української Пра-
вославної Церкви. Зі свого боку, III Всеросійський Собор також 
засуджує насильство, вчинене в 1685 р., а присягу митрополи-
та Київського, Галицького і всієї Русі Гедеона Святополк-Чет-
вертинського вважає недійсною. III  Всеросійський Помісний 
Священний Собор висловлює глибоку впевненість у тому, що 
дві рідні сестри — Російська та Українська Православні Церкви, 
пов’язані вільною, братньою любов’ю в Союзі миру, збережуть 
назавжди у своїх взаєминах заповіти Христової любові, миру і 
правди [Левитин-Краснов і Шавров, 1996, с. 525].

Рішення про автокефалію, ухвалене Всеукраїнським Поміс-
ним Собором 21 травня 1925 р. та затверджене і благословлене 
Помісним Собором у Москві в жовтні того самого року, було 
повідомлене Вселенському Патріарху Василію  III листом від 
3 листопада 1925 р. У цьому листі Священний Синод, очолю-



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

177

ваний митрополитом Харківським і Всієї України Пименом 
Пеговим, запевняє, що «не допустить запровадження жодних 
нововведень щодо вчення віри, єпископського і священницько-
го чину, календаря тощо, доки ці питання не будуть розглянуті 
і вирішені Вселенським Собором». Синод просить Констан-
тинопольську Церкву, після вивчення надісланих документів, 
«підтвердити і благословити автокефалію Православної Укра-
їнської Церкви найвищим і законним рішенням». Пізніше, 
17  лютого 1926 р., Синод додатково надіслав до Вселенської 
Патріархії виклад «історії та канонічних підстав автокефалії 
Православної Церкви України», звернувшись до Вселенсько-
го Патріарха з проханням «як до милостивого отця визнати і 
благословити повну автокефалію Української Православної 
Церкви та підтвердити це наданням Патріаршої Грамоти з 
відповідним підписом і печаткою» [От Вселенского Патриарха 
Украинской Православной Церкви, 1925, с. 3]. Але офіційного 
визнання з боку Вселенського Патріарха так і не послідувало.

Висновки. Отже, через нові соціальні й національні виклики 
більшість православних церковних угрупувань на території УРСР 
на початку 1920-х рр. тією чи іншою мірою мали автокефальну 
політику. Протистояння між «Живою Церквою», Українською 
Автокефальною Православною Церквою (УАПЦ) та екзархатом 
Російської Православної Церкви (РПЦ) під керівництвом митро-
полита Київського, Галицького і всієї України Михаїла Єрмакова 
в питанні автокефалії Української Церкви мало глибоке історич-
не та політичне підґрунтя. «Жива Церква», проголошуючи авто-
кефалію Української Церкви на I Всеукраїнському з’їзді «Живої 
Церкви» 13–16 лютого 1923 р., намагалася утвердити свою аполі-
тичну версію автокефалії на противагу УАПЦ, що відстоювала 
національні інтереси України. Рішення екзархату РПЦ про ого-
лошення автокефалії також стало предметом критики, оскільки 
воно не було обґрунтоване канонічно та взагалі відкладено до 
майбутнього Всеукраїнського Собору.

Основне протиріччя між цими церковними угрупованнями 
полягало в різних підходах до питання церковної незалежності 
та взаємодії з Російською Церквою. УАПЦ, прагнучи повної не-
залежності, орієнтувалася на національно-церковний рух, тоді 
як «Жива Церква» виступала за обмежену автокефалію в межах 
канонічного спілкування з РПЦ, намагаючись нейтралізувати 
вплив «самосвятської автокефалії».

Розглядаючи процес проголошення автокефалії УПАСЦ 
через призму історичних, канонічних та політичних факторів, 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

178

слід зазначити низку ключових аспектів, які в основному харак-
теризують питання автокефалії.

Історичний аспект: Історична легітимність автокефалії є 
одним із  головних аргументів, які використовували учасники 
I  Всеукраїнського з’їзду «Живої Церкви» 13–16 лютого 1923 р., 
Всеукраїнської Передсоборної наради 11–15 листопада 1924 р. 
та II Всеукраїнського Помісного Собору 17–27 травня 1925 р. Іс-
торичні обґрунтування автокефалії УПАСЦ базувалися на твер-
дженні, що українська Церква мала багатовікову традицію не-
залежності до приєднання до Московського патріархату в кінці 
XVII ст. Доповідачі звертали увагу на те, що до 1686 р., коли Ки-
ївська митрополія була підпорядкована Московському патрі-
архату, Українська Церква мала тісний зв’язок із Константино-
польським патріархатом і це забезпечувало певну автономію в 
управлінні церковними справами. Історична пам’ять про цей пе-
ріод автономії підсилювала бажання відновити самоврядність у 
нових політичних умовах, створених після розпаду Російської ім-
перії. Протягом XVIII—XIX ст. українські єпископи дедалі більше 
перетворювалися на «чиновників» царської влади, що негативно 
позначилося на розвитку церковної соборності в Україні.

Історично важливою подією, що також слугувала підґрунтям 
для канонічних вимог автокефалії, був період козацької держа-
ви, коли українське духовенство мало тісні зв’язки з національ-
ними інституціями, а церковна влада користувалася відносною 
незалежністю від Москви. Козацтво, яке вважалося захисником 
православної віри, активно підтримувало ідею церковної авто-
номії, що було особливо підкреслено у доповідях під час II Все-
українського Помісного Собору 17–27 травня 1925 р.

Канонічний аспект: Канонічні аргументи на користь авто-
кефалії Української Церкви підкріплювалися як історичними 
прецедентами, так і загальними принципами церковного пра-
ва. Основним канонічним підґрунтям для вимог автокефалії 
стало 17 правило IV Вселенського собору і 36 правило Труль-
ського собору, які регулюють розподіл церковних областей 
відповідно до політичних кордонів. Важливість цих канонічних 
норм полягає у тому, що вони встановлюють принципи адміні-
стративного поділу церковних територій, ґрунтуючись на полі-
тичних реаліях, зокрема, визнаючи право автокефалії Церков у 
нових національних утвореннях.

Українська Церква, попри свою багатовікову історію, після 
підпорядкування Москві не мала чітко визначеного канонічного 
статусу. Для канонічного підтвердження автокефалії II Всеукра-



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

179

їнський Помісний Собор 17–27 травня 1925 р. постановив скасу-
вати церковно-політичні акти 1685–1687 рр., які підпорядкували 
Київську Церкву Московській владі, зокрема присягу митропо-
лита Київського, Галицького і всієї Русі Гедеона Святополка-Чет-
вертинського патріархові Московському і всієї Росії Йоакиму 
Савйолову-Першому від 8 листопада 1685 р., звільнивши Укра-
їнську Церкву від цієї присяги з канонічного дозволу Російсько-
го Синоду. Акти Константинопольської Церкви, якими патріарх 
Константинопольський Діонісій IV у 1686 р. давав право Москов-
ському патріарху висвячувати митрополита на Київську митро-
полію, Собор залишив в силі, для підтвердження припинення 
залежності Києва від Константинополя. Визнання цієї подвійної 
незалежності мало стати б канонічним підтвердженням повної 
автокефалії Української Православної Церкви.

У своїх резолюціях II Всеукраїнський Помісний Собор 17–
27 травня 1925 р. також посилався на аналогічні приклади з історії 
Східної Православної Церкви, де автокефалія проголошувалася 
на підставі місцевих церковних умов та потреб. Було підкресле-
но, що встановлення автокефалії УПАСЦ відповідає канонічній 
традиції Православної Церкви, а також національно-історичним 
обставинам розвитку Церкви в Україні. Прийняття цієї автоке-
фалії розглядалося як життєво необхідний крок, що відповідає 
канонічному праву та історичній справедливості. 

Політичний аспект: Питання автокефалії Української Церк
ви тісно пов’язане з тогочасними політичними процесами. Про-
голошення автокефалії в умовах радянської України збіглося з 
державною політикою щодо українізації, яка, хоч і мала на меті 
зміцнення національної свідомості, була водночас контрольова-
ною радянською владою. УПАСЦ зберігала відносну незалеж-
ність, але її існування значною мірою залежало від лояльності 
до комуністичного бмірою форму «символічної автономії», а не 
повноцінної незалежності від Москви. Тим більше, формулю-
вання резолюції про автокефалію на II Всеукраїнському Поміс-
ному Соборі 17–27 травня 1925 р. Все-таки залишало можливість 
до втручання в релігійне життя України Російської Церкви. Але 
УПАСЦ усе одно намагалася у своїх соборних судженнях дис-
танціюватись від поглядів Російської Синодальної Цекви, що 
свідчить про позитивні зрушення в церковній незалежності.

Міжнародні церковні відносини: Проголошення авто-
кефалії УПАСЦ залишалося маловизнаним у міжнародному 
православному світі. Хоча Російська Православна Церква, як 
стверджувалося, «дала благословення» та соборно підтвердила 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

180

атокефалію на III Всеросійському Помісному Соборі в жовтні 
1925 р. Інші православні церкви, зокрема Вселенський Патрі-
архат, офіційно не  визнали автокефалію Української Церкви. 
Таким чином, її міжнародний статус залишався невизначеним, 
що обмежувало можливості повноцінної інтеграції в право-
славну спільноту. 

Перспективи майбутніх досліджень полягають у ще більш 
детальному вивченні канонічної обґрунтованості автокефалії 
УПАСЦ, розширенні аналізу догматичних і богословських ос-
нов, а також вивченні міжнародного контексту впливу на цер-
ковну незалежність. Це дозволить не лише глибше зрозуміти 
процеси, які відбувалися в Українській Православній Церкві у 
1920-х роках, але й провести паралелі з сучасними викликами 
та перспективами розвитку Православної Церкви в Україні.

1.	 Автокефалия Православной Украинской Церкви в совещании депу-
татов Киевского Собора 1922 года. Голос Православной Украины. Харь-
ко,1925. № 3. С. 3-4. 

2.	 Білан Г.І. Обновленська Церква в Україні (від виникнення до ІІ Собору). 
Наукові записки / Національний університет “Києво-Могилянська ака-
демія”. Київ, 2004. Т. 27. С. 42–46. 

3.	 Всеукраинское Предсоборное Совещание. Голос Православной Украины. 
Харьков,1925. №1–2. С. 4–12.

4.	 Деяние 2-го Всеукраинского Помесного Священного Собора 18−21 мая. 
Голос Православной Украины. Харьков,1925. № 10. С. 2–4. 

5.	 Деяние 2-го Всеукраинского Поместного Священного Собора 26-го мая 
1925 г. Український Православний Благовісник. Харьков,1925. № 14. С. 1–3. 

6.	 Деяние 2-го Всеукраинского Поместного Священного Собора 27-го мая 
1925 г. Український Православний Благовісник. Харьков,1925. № 15. С. 2–3. 

7.	 Деяние 2-го Священного Помесного Церковного Собора 22-го мая 
1925 г. Голос Православной Украины. Харьков,1925. № 11. С. 2–4. 

8.	 Жилюк С.І. Без апологетики. Витоки оновлення православної церкви в 
Україні. Житомир: «Полісся», 2000. 164с. 

9.	 Жилюк С.І. Обновленська церква в Україні (1922-1928). Рівне: РДГУ, 
2002. 384 с. 

10.	 Книга правил святих апостолів, Вселенських і Помісних Соборів і свя-
тих Отців. Київ: Видання Київської Патріархії Української Православної 
Церкви Київського Патріархату, 2008. 368 с.

11.	 Левитин-Краснов А., Шавров В. Очерки по истории русской церков-
ной смуты М.-Küsnacht (Schweiz): Крутицкое патриаршее подворье, 
INSTITUT GLAUBE IN DER 2. WELT, 1996. 672 с. 

12.	 От Вселенского Патриарха Украинской Православной Церкви. Україн-
ський Православний Благовісник. Харків,1925. № 21. С. 1−3.

13.	 Преловська І. М. Документи органів безпеки УСРР щодо життя та діяльнос
ті Екзарха України митрополита Михайла (Єрмакова) (1862–1929). Укра-
їнський Археографічний Щорічник. Нова серія. Вип. 15. Український Архео
графічний збірник. Т. 18. Київ: Український письменник, 2010. С. 40 – 82.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

181

14.	 Тригуб О.П. Розкол Російської православної церкви в Україні (1922-
39 рр.): між державним політичним управлінням та реформацією: Мо-
нографія. Миколаїв: Вид-во ЧДУ ім. Петра Могили, 2009. 300 с. 

15.	 ЦДАВО України. Ф. 5. Оп. 1. Спр. 2189. арк. 220, 221, 222, 223. 
16.	 Церковное единство. Вестник Священного синода Православной российской 

церкви. Москва. 1925. №4. С. 6 – 8.

1.	 Avtokefaliya Pravoslavnoy Tserkvi v soveshchanii deputatov Kiyevskogo 
Sobora 1922 goda. Golos Pravoslavnoy Ukrainy. KH.,1925. № 3. S. 3–4. 

2.	 Bilan G.I. Obnovlencheskaya Tserkov v Ukraine (ot vozniknoveniya vo II 
Sobor). Nauchnyye zapiski / Natsionalny universitet «Kiyevo-Mogilyanskaya 
akademiya». M., 2004. T.27. S.42-46. 

3.	 Vseukrainskoye Predsobornoye Soveshchaniye. Golos Pravoslavnoy Ukrainy. 
KH.,1925. № 1–2. S. 4–12.

4.	 Deyaniye 2-go Vseukrainskogo Pomestnogo Svyashchennogo Sobora 18-
21 maya. Golos Pravoslavnoy Ukrainy. KH.,1925. №10. S. 2–4. 

5.	 Deyaniye 2-go Vseukrainskogo Pomestnogo Svyashchennogo Sobora 
26 maya 1925 g. Ukrainskiy Pravoslavnyy Blagovestnik. KH.,1925. № 14. S. 1–3. 

6.	 Deyaniye 2-go Vseukrainskogo Pomestnogo Svyashchennogo Sobora 
27 maya 1925 g. Ukrainskiy Pravoslavnyy Blagovestnik. KH.,1925. № 15. S. 2–3. 

7.	 Deyaniye 2-go Svyashchennogo Pomestnogo Tserkovnogo Sobora 22 maya 
1925 g. Golos Pravoslavnoy Ukrainy. KH.,1925. № 11. S. 2–4. 

8.	 Zhilyuk S.I. Bez apologetiki. Istoki obnovleniya pravoslavnoy tserkvi v 
Ukraine. Zhitomir: «Poles’ye», 2000. 164s. 

9.	 Zhilyuk S.I. Obnovlencheskaya tserkov’ v Ukraine (1922–1928). Rovno: 
RGGU, 2002. 384 s. 

10.	 Kniga pravil svyatykh apostolov, Vselenskikh i Pomestnykh Soborov 
i svyatykh Ottsov. K.: Izdaniye Kiyevskoy Patriarkhii Ukrainskoy 
Pravoslavnoy Tserkvi Kiyevskogo Patriarkhata, 2008. 368 s.

11.	 Levitin-Krasnov A., Shavrov V. Ocherki po istorii rossiyskoy tserkovnoy 
smuty. M.-Küsnacht (Schweiz): Krutitskoye patriarsheye podvor’ye, 
INSTITUT GLAUBE IN DER 2. WELT, 1996. 672 s. 

12.	 Ot Vselenskogo Patriarkha Ukrainskoy Pravoslavnoy Tserkvi. Ukrainskiy 
Pravoslavnyy Blagovestnik. KH.,1925. № 21. S. 1–3.

13.	 Prelovsʹka I. M. Dokumenty orhaniv bezpeky USRR shchodo zhyttya 
ta diyalʹnosti Ekzarkha Ukrayiny mytropolyta Mykhayla (Yermakova) 
(1862–1929). Ukrayinsʹkyy Arkheohrafichnyy Shchorichnyk. Nova seriya. 
Vyp. 15. Ukrayinsʹkyy Arkheohrafichnyy zbirnyk. T. 18. K.: Ukrayinsʹkyy 
pysʹmennyk, 2010. S. 40–82.

14.	 Trigub A.P. Raskol Russkoy pravoslavnoy tserkvi v Ukraine (1922–1939 gg.): 
mezhdu gosudarstvennym politicheskim upravleniyem i reformatsiyey: 
Monografiya. Nikolayev: Izd-vo CHGU im. Petra Mogily, 2009. 300 s. 

15.	 TSDAVO Ukrainy. F. 5. Op. 1. Spr. 2189–l. 220, 221, 222, 223.
16.	 Tserkovnoye yedinstvo. Vestnik Svyashchennogo sinoda Pravoslavnoy russkoy 

tserkvi. M.,1925. №4. S. 6–8. 




