
152

Постановка проблеми в за-
гальному вигляді. Стан церковно-
го життя в Київській генеральній 
окрузі 1941–1943 рр. є маловивче-
ною темою, яка висвітлює того-
часні відносини між тоталітарною 
державою, що намагалася вико-
ристовувати Церкву як свій інстру-
мент пропаганди й налаштування 
українців проти радянського ре-
жиму, та Церквою, яка прагнула 
використати відхід радянської ате-
їстичної влади на користь власної 
розбудови, щоб повернути своє 
становище в суспільстві, як за часів 
Російської імперії.

Проте доволі швидко стало зро-
зуміло, що одні окупанти замінили 
інших, і, якщо Церква хотіла існу-
вати, їй потрібно було йти на певні 
поступки владі, що не хотіла зміц-
нення і утвердження однієї Укра-
їнської Церкви, натомість всіляко 
протистояла залагодженню розко-
лу, що стався в Почаєві в 1941 р., і 

У статті розглянуто церковне 
життя Київської генеральної 
округи під час нацистської 
окупації. Простежено 
ставлення нової нацистської 
адміністрації до УАПЦ у різні 
періоди окупації, коротко 
висвітлено боротьбу нової 
окупаційної влади проти будь-
яких актів, спрямованих на 
об’єднання двох гілок православ’я 
на українських землях, та 
діяльність єпископату УАПЦ 
у Києві та в межах Київської 
генеральної округи. Автор 
дійшов висновку, що нова 
німецька адміністрація, хоч і не 
забороняла церковну діяльність, 
як попередня радянська влада, 
проте намагалася перетворити 
Церкву на ефективний 
інструмент у боротьбі 
з більшовизмом, всіляко 
присікаючи будь-які національні 
процеси серед духовенства 
та вірних через побоювання 
відродження національної 
ідентичності та руху опору 
новому окупаційному режиму.

ЦЕРКОВНЕ ЖИТТЯ КИЇВСЬКОЇ ГЕНЕРАЛЬНОЇ 
ОКРУГИ ПІД ЧАС НАЦИСТСЬКОЇ ОКУПАЦІЇ 
(1941–1943)

CHURCH LIFE IN THE KYIV GENERAL DISTRICT 
DURING THE NAZI OCCUPATION (1941–1943)

Назарій КРАВЧУК*
Nazariі KRAVCHUK**

ORCID.org/0000-0003-3094-761X
УДК 93.477
DOI: 10.35332/2411-4677.2025.25.7

* Аспірант Київської православної богословської академії.
** Postgraduate student of the Kyiv Orthodox Theological Academy.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

153

всіляко підтримувала протистоян-
ня між двома гілками православ’я.

Однак неможливо не зазначи-
ти, що нацистський режим зробив 
надзвичайно багато для розбудови 
обох гілок православ’я, і Київ, який, 
хоч і не мав статусу столиці Райх-
скомісаріату Україна, але, залиша-
ючись великою адміністративною 
одиницею, дає змогу простежити 
церковні процеси, що відбувалися 
на теренах України на той час. 

Мета статті  — розкрити різні 
аспекти церковно-релігійного жит-
тя в межах Київської генеральної 
округи Райхскомісаріату Україна, 
взаємодію різних гілок православ’я 
між собою, а також із окупаційною 
владою у цей період.

Зважаючи на мету досліджен-
ня, автор ставив перед собою такі 
завдання:

•	висвітлити період відродження 
церковного життя в Києві та на 
Київщині з приходом туди но-
вої окупаційної влади;

•	дослідити ставлення німець-
кої окупаційної адміністрації 
до Української Автокефальної 
Православної Церкви в різні пе-
ріоди окупації;

•	окреслити ставлення окупацій-
ної адміністрації до православ’я 
і релігії загалом.

Аналіз досліджень і публіка-
цій. Період німецької окупації 
України 1941–1943 рр. тривалий 
час залишався малодослідженим в 
аспекті церковно-релігійного жит-
тя. Лише з проголошенням неза-
лежності України відкрився доступ 
до архівних фондів, що дозволило 

Ключові слова: окупація, 
церква, релігія, єпископ, 
православ’я, розкол.

The article provides a detailed 
analysis of church life in the 
Kyiv General District during 
the Nazi occupation, focusing 
on the Ukrainian Autocephalous 
Orthodox Church (UAOC). 
It explores the evolving stance 
of the Nazi authorities toward 
the UAOC throughout various 
stages of the occupation. Initially 
tolerated as a counterbalance to 
Bolshevism, the Church soon found 
itself under strict scrutiny. The 
author highlights the systematic 
efforts of the Nazi regime to block 
any initiatives aimed at unifying 
different branches of Orthodoxy in 
Ukraine, seeing such movements 
as potential threats to their control. 
Particular attention is given to the 
roles and actions of UAOC bishops 
in Kyiv and across the district, 
who, despite pressure, attempted to 
maintain ecclesiastical structures 
and religious life amid a hostile 
political environment.
Ultimately, the article argues that 
the Nazi administration, while less 
repressive than the Soviet regime in 
terms of outright bans on religious 
practice, sought to instrumentalize 
the Church for its own ideological 
goals. Religion was permitted 
only insofar as it could serve anti-
Bolshevik propaganda, and any 
expression of Ukrainian national 
consciousness — whether through 
church leadership or among the 
faithful — was aggressively stifled. 
The Church thus found itself in 
a precarious position, allowed to 
function but stripped of autonomy, 
caught between serving the 
spiritual needs of its people and 
resisting becoming a pawn of the 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

154

історикам детально вивчити долю 
Православної Церкви в окупованій 
Україні; ідеться, зокрема, про Цен-
тральний державний архів вищих 
органів влади та управління Укра-
їни (ЦДАВО). Місто Рівне також ві-
дігравало важливу роль у вивченні 
цієї проблематики, адже саме там 
знаходилася столиця Райхскомі-
саріату Україна, і збереглися деякі 
важливі архівні документи, які зараз зберігаються в  Держав-
ному архіві Рівненської області (ДАРО). Також проаналізовано 
праці дослідників зазначеної тематики: Н. Стоколос, І. Власов-
ського, В.  Рожка, прот. Т.  Міненка та ін. Важливу роль у до-
слідженні відіграли також листи історичних осіб — сучасників 
цього періоду, які можна вивчити завдяки публікаціям україн-
ців на еміграції. Однією з таких публікацій-збірників є Марти-
рологія Українських Церков.

Виклад основного матеріалу. Із моменту вигнання радян-
ських військ із українських земель та окупації їх німецькою 
адміністрацією з’явилася нова адміністративна одиниця, яка 
мала назву Райхскомісаріат Україна, що охоплювала більшість 
етнічних українських земель та поділялася на 6 генеральних ок-
руг, однією з яких була Київська генеральна округа (територія 
сучасних Київської, Черкаської та Полтавської областей). На 
цей момент Церква, яку всіляко обмежувала радянська влада, 
отримала можливість для свого відновлення та розвитку, адже 
нова адміністрація спочатку вважала її союзником у боротьбі з 
більшовизмом і ніяк не перешкоджала її розвитку.

Політика німецької окупаційної адміністрації щодо адмі-
ністратури Автокефальної Церкви на визволених українських 
землях1 була мінливою. На початкових етапах окупації УАПЦ 
користувалася відносною лояльністю: дозволялося відкривати 
храми, проводити богослужіння українською мовою, висвячу-
вати нових священників та єпископів, а церковна ієрархія мала 
змогу функціонувати без значних обмежень. Проте згодом ні-
мецька адміністрація перейшла до активної підтримки Авто-
номної Православної Церкви, що супроводжувалося переда-
чею храмів УАПЦ до юрисдикції АПЦ з метою провокування 
міжконфесійного протистояння. 

Хоч на момент нацистської окупації Київ не був адміністра-
тивним центром українських земель, проте відігравав важливу 

occupation regime. Through this 
lens, the author reveals the broader 
strategy of the Nazis to suppress 
national identity and neutralize 
potential centers of resistance 
under the guise of religious 
tolerance.

Keywords: occupation, church, 
religion, bishop, Orthodoxy, 
schism.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

155

роль у відродженні УАПЦ та її боротьбі за незалежне існування.
Станом на початок 1942 р. у Києві залишилося лише три 

храми та вісім священнослужителів УАПЦ, тоді як інші пара-
фії та монастирі перейшли під омофор єпископа Автономної 
Православної Церкви Пантелеймона, який активно співпрацю-
вав із окупаційною владою. 2 лютого 1942 р. один із керівників 
СС України Томас видав спеціальну директиву, яка стосувалася 
УАПЦ. У ній наказувалося всіма силами завадити створенню за-
гальноукраїнської Православної Церкви під керівництвом мит-
рополита. Причиною цієї директиви було побоювання німець-
кої окупаційної адміністрації щодо зростання впливу УАПЦ. 
Німці остерігалися, що посилення позицій УАПЦ може змен-
шити їхній контроль над населенням і сприяти відродженню 
національних ідей, які загрожували їхній окупаційній політи-
ці. Німецька окупаційна адміністрація не забороняла релігійну 
діяльність, але всіляко намагалася її контролювати. Для контр-
олю за діяльністю церков та інших релігійних організацій 
німці створили в системі управління імперської безпеки СД 
спеціальний відділ. Його завданням було вивчення настроїв ду-
ховенства та віруючих всіх конфесій і контроль над діяльністю 
церковних організацій. Крім того, цей відділ вербував агентів 
серед церковнослужителів. Саме завдяки своїм агентам німці 
дізнавалися про більшість важливих церковних рішень і мали 
можливість їм завадити [Вишневський, 1999, с. 3].

Варто зазначити, що навіть у таких умовах місцеві громади 
Київщини намагалися зберегти українську мову на богослужін-
нях та відстоювати свою національну ідентичність та протисто-
яти Автономній Церкві. Це можна побачити з деяких архівних 
документів, що збереглися до нашого часу, зокрема: «До Київ-
ської Міської Управи Українського Автокефального Православного 
братства на Звіринці Заява Ми нижчепідписані мешканці – україн-
ці Звіринця всі бажаємо слухати Службу Божу на українській мові і 
тому просимо видати нам дозвіл організувати відправу в Видубиць-
кому монастирі, віддавши в наше користування під Українську Ав-
токефальну Православну Церкву як головний монастир, так і літ-
ню церкву. 1941 р. 18 жовтня. Головний монастир св. Георгіївський, 
літня церква — Чудо св. Михайла. Церковне братство: підписи – 
в кіл. 11 осіб» [13, арк. 96].

Про складні умови діяльності в цей період писав майбутній 
архиєп. Київський і Чигиринський Никанор у листі до архиєп. 
Полікарпа: «Приїхали ми в Київ запізно, бо в нашому розпорядженні 
залишилися лише три церкви: Андріївський собор, храм на Солом’ян-



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

156

ці та на Деміївці. Застали ми в Києві всього вісім осіб нашого духовен-
ства» [7, c. 710] У період німецької окупації в Україні окупаційна 
влада активно намагалася загострити протиріччя між Автоном-
ною та Автокефальною православною церквою, використовую-
чи міжконфесійні конфлікти як інструмент контролю.

У період із 9 по 17 травня 1942 р. у Києві було пострижено 
в сан архимандритів і висвячено в єпископи УАПЦ 6 осіб. Се-
ред них був і Степан Скрипник, який у постризі прийняв ім’я 
Мстислав. 12 травня відбулася його архипастирська номінація, 
а 14 травня — хіротонія на єпископа Переяславського. Під час 
Київського Собору єпископів, який проходив у травні пара-
лельно цим подіям, було прийнято низку постанов, серед яких: 
просити для архиєпископів Олександра і Полікарпа титули 
митрополитів, а владику Никанора прийняти під своє безпо-
середнє керівництво Київську кафедру і титул архиєпископа 
Київського і Чигиринського. Також 23 червня 1942 р. в Андріїв-
ському соборі владики Никанор, Мстислав, Сильвестр рукопо-
ложили архимандрита Володимира в єпископа Черкаського, 
а 2 серпня архимандрита Платона Артем’юка в єпископа За-
славського [Рожко, 2017, c. 58] Упродовж літа 1942 р. кількість 
парафій УАПЦ швидко зростала, незважаючи на перешкоди з 
боку автономістів та перепони з боку окупаційної адміністра-
ції. Лише на Київщині на 1 вересня 1942 р. було 298 парафій. 
[Колодний, 1999, с. 530]

Єпископські хіротонії звершувалися напівтаємно в нижній 
церкві Андріївського собору м.  Києва. Така конспіративність 
пояснювалась посиленням тиску окупаційної влади на Цер-
кву. Заступник рейхскомісара Е.  Коха П.  Даргель, виконуючи 
інструкції А.  Розенберга, всіляко перешкоджав нормалізації 
внутрішнього життя Церкви. Він чинив перешкоди роботі со-
бору УАПЦ 12 травня 1942 р., який хотів повернути Церкві нор-
мальну структуру; заборонив висвячувати нових єпископів, а 
висвяченим заборонив виїжджати на місце їхнього пастирсько-
го служіння. Священникам заборонялося проводити доброчин-
ну діяльність. Рейхскомісар Е. Кох у своєму розпорядженні від 
26 травня 1942 р. наказав, щоб надалі висвяти єпископів не відбу-
валися без попереднього погодження з урядом Райхскомісаріа-
ту України. Крім того, у Райхскомісаріат необхідно було подати 
докладну біографію кандидата [Власовський, 1998, с. 222–223].

Виникнення в Україні двох православних центрів  — авто-
номного та автокефального  — спричинило суперечності між 
владиками Олексієм Громадським і Полікарпом Сікорським. 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

157

Конфлікт загострився навколо питання церковної юрисдикції 
в умовах німецької окупації. Митрополит Полікарп наполягав 
на законності свого титулу Адміністратора УАПЦ і підтриму-
вав підпорядкування Варшавському митрополиту Діонісію. 
Свою позицію він пояснював тим, що автокефалія була нада-
на у 1924 р. Вселенським Патріархом не Польщі як державі, а 
Православній церкві, яка діяла на її території. Натомість ми-
трополит Олексій виступав за збереження підпорядкування 
Московському патріархату доти, доки всі автокефальні Церкви, 
включно з Московською, не визнають канонічність автокефаль-
ного статусу Української Церкви [Колодний, 1999, c. 521–523]

Окупаційна ж адміністрація відповідно до інструкції вій-
ськового командування від травня 1942 р. мала наказ лише 
«спостерігати дуже пильно за суперечкою між церквами» та 
«мати довірених осіб також і в церквах, щоб перевіряти, чи не 
проводиться антинімецька, сепаратистська або націоналістич-
на пропаганда в церквах або назовні». Весною 1942 р. німецькі 
аналітики зазначили, що: «керівництво автокефальної церк-
ви... своєю поведінкою довело, що його лояльність, яка під-
креслювалася перед верхами, лише зовнішня і по відношенню 
до німецьких установ насправді різко фехтувальна і ворожа... 
автокефальний напрямок церкви сприяв посиленню антигер-
манської націонал-української пропаганди». В одному з тодіш-
ніх документів SD повідомлялося: «Найсильнішою опорою та 
єдиною легальною організацією є автокефальна Церква Полі-
карпа. Церква та політичний рух тут майже ідентичні. З огляду 
на те, що населення визнає священника за авторитетного вож-
дя, то в цьому є велика небезпека» [Стоколос, 2003, с. 341–342].

Своєрідним «керівництвом до дій» стала проведена 11 квіт-
ня 1942 р. розмова А. Гітлера у вузькому колі наближених про 
вірування населення окупованих територій, заборона «влашту-
вання об’єднаних церков для хоч трохи значних значних росій-
ських територій». «Нашим інтересам, — А. Гітлер, — відпові-
дало б таке становище, при якому кожне село мало б власну 
секту, де розвивалися б свої особливі уявлення про Бога. Навіть 
якщо у цьому випадку в окремих селах виникнуть шаманські 
культи, подібні до негритянських чи американо-іддіанських, то 
могли б це тільки вітати, оскільки це лише збільшило б кіль-
кість факторів, які дробили російський простір на малі одини-
ці» [Стоколос, 2003, с. 352].

У червні 1942 р. Україну вперше відвідав рейхсміністр зайня-
тих східних територій Альфред Розенберг. 20 червня на нараді 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

158

у м. Рівному у своїй промові він зазначив, що українці повинні 
бути вдячними німецьким збройним силам за звільнення Укра-
їни від радянської влади. Він закликав до співробітництва, яке 
має особливо виявлятися у праці в сфері сільського господар-
ства. Альфред Розенберг стверджував, що піднімається приби-
та культурна свідомість, плекається рідна мова, дається свобода 
релігії. Рейхсміністр також гордовито заявив, що німецька оку-
паційна влада «мусила, зважаючи на те, взяти на себе культур-
ний провід цього відродження» [Міненко, 2000, с. 310].

Про корисливо-зневажливе ставлення окупантів до Церкви 
свідчить лист М. Бормана до А. Розенберга від 23 липня 1942 р., 
в якому зазначалося, що слов’янські народи потрібні остільки, 
оскільки працюватимуть на користь німецького народу; якщо ж 
вони стануть недієздатними, то мають вимерти. Освіту німецькі 
окупанти звели до найнижчого рівня, оскільки кожна освічена 
людина в майбутньому здатна стати потенційним ворогом. Та-
кож вони планували віднайти відповідні засоби для зменшення 
населення міст. Борман вважав, що релігію доцільно «знищити 
їм, як засіб відвернення уваги» [Міненко, 2000, с. 250].

У цей час досягло свого апогею негативне ставлення нацистів 
до активної діяльності єп. Мстислава. Наприкінці вересня він 
отримав наказ такого змісту: «Генерал-комісар генеральної округи 
Києва. Київ, 22 вересня 1942 р. До єпископа Мстислава. З політич-
них причин забороняю Вам перебувати будь-де в Україні на захід від 
Дніпра і в частині генеральної округи Києва, розташованій на схід від 
ріки. Доручаю Вам до 27 вересня 1942 р. залишити Київ. Про дату 
Вашого від’їзду й місце, куди Ви виїжджаєте, доручаю повідомити 
мене. У заступництві Фон Бюнац». Але владика не поспішав ви-
конувати цей наказ і через декілька днів отримав новий: «Оскіль-
ки до сьогоднішнього дня Ви не подали нам вимаганої інформації про 
Ваш виїзд і місце, куди Ви виїжджаєте, оцим востаннє остерігаю Вас 
виконати цю вимогу і негайно повідомити нас, куди Ви їдете. Вста-
новлюємо Вам оцим термін до суботи, 3 жовтня» [4, арк. 8]. Проте 
єп. Мстислав проігнорував обидва накази і 3 жовтня перебував 
у м. Луцьку, де з 2 по 9 жовтня 1942 р. у Свято-Троїцькому со-
борі всупереч забороні німецької окупаційної влади працював 
Собор єпископів УАПЦ, хоча німцям повідомили, що відбува-
тимуться лише «приватні розмови єпископів». 4 жовтня Собор 
надав титул митрополита архиєпископам Полікарпові Сікор-
ському й Олександрові Іноземцеву. Одним із головних питань, 
які розглядалися на Соборі, була проблема об’єднання Церков. 
Спеціально створена комісія виробила проєкт ухвали, а архиєп. 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

159

Никанор і єп. Мстислав були послані як делегати цього Собо-
ру до митр. Олексія Громадського до Почаєва. 8 жовтня 1942 р. 
після нетривалих переговорів у Почаєві митр. Олексій, архи-
єп. Никанор і єп. Мстислав підписали «Акт поєднання». Серед 
пунктів Акту можна виділити такі основні постанови:

•	«визнаємо, що фактично Українська Автокефальна 
Православна Церква уже існує»;

•	«Українська Автокефальна Православна Церква має 
поєднання з усіма Православними Церквами через 
Його Блаженство Блаженнійшого митр. Діонісія, який 
до Всеукраїнського Помісного Собору являється міс
тоблюстителем Митрополичого Престолу»;

•	«усі різниці канонічного характеру, що спричинилися 
до роз’єднання, нами розглянуті і більше не існують» 
[3, арк. 1].

Усі постанови стосовно заборони у священнослужінні було 
анульовано, а також скасовано всі постанови Соборів єписко-
пів у Почаєві, Кременці та Києві. У кінці жовтня несподівано 
з’ясувалося, що єпископи Автономної Церкви засудили митр. 
Олексія за підписання Акту об’єднання і не дали на це своєї 
апробації [5, арк. 28].

23 жовтня митр. Олексія викликали до Райхскомісаріату, де 
він був змушений назвати підписаний документ «актом поєд-
навчої комісії», «проєктом» умови поєднання, який «вимагає 
для свого здійснення згоди усього об’єднаного єпископату». 
Владиці вкотре нагадали, що Церква має бути аполітичною, а 
на майбутнє рекомендували вирішувати важливі питання цер-
ковного життя «в порозумінні з владою» [Стоколос, 2003, с. 358]. 
Після розмови в Райхскомісаріаті і тиску з боку власного духо-
венства митр. Олексій написав послання до свого єпископату 
та вірних, в якому заявив: «Лише через тактовність до митр. По-
лікарпа я підписав цей акт, передбачаючи, що ніяких реальних 
результатів від цього не буде» [Власовський, 1998, с. 247]

Свою останню Службу Божу архиєп. Никанор відправив у 
неділю 19 вересня 1943 р. в Андріївському соборі; там же 21 ве-
ресня, на свято Різдва Пресвятої Богородиці попрощався з вір-
ними, які зі сльозами на очах прощались зі своїм владикою. 
Наступного дня він залишив архиєрейську резиденцію біля 
Святої Софії, а 24 вересня покинув Київ.

Висновок. Отже, нова окупаційна адміністрація дала укра-
їнському народові можливість для відновлення церковно-ре-
лігійного життя за умови повної аполітичності, що вже було 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

160

значно краще, ніж життя Церкви в окупації радянській, проте 
значно гірше, ніж її розбудова в умовах державної незалеж-
ності. Нова окупаційна адміністрація, як і попередня, бачила в 
Церкві лише інструмент для виконання своїх цілей і аж ніяк не 
могла дозволити існування єдиної національної Церкви, тому 
що це обов’язково б означало формування в народу національ-
ної ідеї та ідентичності і посилило б опір окупаційній адмініст
рації. Відновлення парафій і дозвіл висвячувати священників 
та єпископів швидко змінився на заборону робити зайві кроки 
без дозволу, а пізніше — на звинувачення у підтримці націона-
лізму та руху опору, що супроводжувалися обшуками, репре-
сіями, розстрілами. Усі ці чинники унеможливлювали розви-
ток Церкви та швидко погасили початкові вияви лояльності до 
нової влади, показавши, що єдиним гарантом розвитку Церкви 
без обмежень може виступати тільки незалежна влада у неза-
лежній державі.

1.	 Вишневський П. Українська Автокефальна Православна Церква у Поль-
щі між світовими війнами. Скриня. 1999. № 43 (219). 15 c.

2.	 Власовський І. Нарис історії Української Православної Церкви. В 4 т. 
Т. 4. ХХ ст., ч. 2 / Іван Власовський. Київ: Либідь, 1998. 415 c.

3.	 Державний архів Рівненської області (ДАРО). Ф. Р-281. Оп.1. Спр. 4.
4.	 Державний архів Рівненської області (ДАРО). Ф. Р-281. Оп.1. Спр. 13.
5.	 Державний архів Рівненської області (ДАРО). Ф. Р-281. Оп. 2. Спр. 2.
6.	 Колодний А. Історія релігії в Україні. Київ, 1999. 735 с.
7.	 Мартирологія Українських Церков. У 4-х тт. Т. 1. Торонто; Балтимор, 

1987. 1206 с.
8.	 Міненко Т., прот. Православна Церква в Україні під час Другої світової 

війни. 1939–1945 (Волинський період). Вінніпег ; Львів, 2000. Т. 1. 392 с
9.	 Рожко В. Високопреосвященний Никанор Абрамович, архієпископ Ки-

ївський і Чигиринський, митрополит УАПЦ на еміграції. Луцьк, 2017. 
316 с.

10.	 Смирнов А. Неопублікований декрет митрополита Діонисія (Валедин-
ського) від 24 грудня 1941 року [Електронний ресурс] / Андрій Смир-
нов Режим доступу до ресурсу: http://dspace.nbuv.gov.ua/bitstream/
handle/123456789/15503/31-Smyrnov.pdf?sequence=1. 

11.	 Стоколос Н. Конфесійно-етнічні трансформації в Україні (ХІХ – перша 
половина ХХ ст.) Рівне: Ліста, 2003. 480 с.

12.	 Центральний державний архів вищих органів влади і управління Укра-
їни (ЦДАВО України). Ф. 3676. Оп. 4. Спр. 474.

13.	 Центральний державний архів вищих органів влади і управління Укра-
їни (ЦДАВО України). Ф. 4398. Оп. 1. Спр. 4. 

14.	 REFERENCES 
15.	 Vyshnevsky P. Ukrainian Autocephalous Orthodox Church in Poland 

between the World Wars. Skrynia. 1999. No. 43 (219). 15 c.
16.	 Vlasovskyi I. Outline of the History of the Ukrainian Orthodox Church. In 4 

vols. Т. 4. XX century, part 2 / Ivan Vlasovsky. K. : Lybid, 1998. 415 c.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

161

17.	 State Archives of Rivne Oblast (DARO). F. R-281. Op.1. Folder 4
18.	 State Archives of Rivne Oblast (DARO). F. R-281. Op. 1. Box 13.
19.	 State Archive of Rivne Oblast (DARO). F. R-281. Op. 2. Sp. 2.
20.	 Kolodnyi A. History of Religion in Ukraine - Kyiv, 1999. 735 с.
21.	 Martyrology of the Ukrainian Churches. 4 vols. 1206 с.
22.	 Minenko, T., Orthodox Church in Ukraine during the Second World War. 

1939-1945 (Volyn period). Winnipeg; Lviv, 2000. Vol. 1. 392 p.
23.	 Rozhko V. His Eminence Nikanor Abramovych, Archbishop of Kyiv and 

Chyhyryn, Metropolitan of the UAOC in exile. - Lutsk, 2017. - 316 p.
24.	 Smirnov, A. UNPUBLISHED DECREE OF METROPOLITAN DIONYSIUS 

(VALEDINSKY) OF 24 DECEMBER 1941 [Electronic resource] / Andriy 
Smirnov Access to the resource: http://dspace.nbuv.gov.ua/bitstream/
handle/123456789/15503/31-Smyrnov.pdf?sequence=1 

25.	 Stokolos N. Confessional and ethnic transformations in Ukraine (nineteenth – 
first half of the twentieth century) Rivne: Lista, 2003. 480 с.

26.	 Central State Archive of Higher Bodies of Power and Administration of 
Ukraine (CSAU) F. 3673. Op. 4. Folder 474.

27.	 Central State Archive of Higher Bodies of Power and Administration of 
Ukraine (CSAU). F. 4398. Op. 1. Folder 4.

1.	 Vyshnevskyi P. Ukrainska Avtokefalna Pravoslavna Tserkva u Polshchi mizh 
svitovymy viinamy. Skrynia. 1999. № 43 (219). 15 c.

2.	 Vlasovskyi I. Narys istorii Ukrainskoi Pravoslavnoi Tserkvy. V 4 t. T. 4. KhKh 
st., ch. 2 / Ivan Vlasovskyi. Kyiv: Lybid, 1998. 415 c.

3.	 Derzhavnyi arkhiv Rivnenskoi oblasti (DARO). F. R-281. Op.1. Spr. 4.
4.	 Derzhavnyi arkhiv Rivnenskoi oblasti (DARO). F. R-281. Op.1. Spr. 13.
5.	 Derzhavnyi arkhiv Rivnenskoi oblasti (DARO). F. R-281. Op. 2. Spr. 2.
6.	 Kolodnyi A. Istoriia relihii v Ukraini. Kyiv, 1999. 735 s.
7.	 Martyrolohiia Ukrainskykh Tserkov. U 4-kh tt. T. 1. Toronto; Baltymor, 1987. 

1206 s.
8.	 Minenko T., prot. Pravoslavna Tserkva v Ukraini pid chas Druhoi svitovoi 

viiny. 1939–1945 (Volynskyi period). Vinnipeh ; Lviv, 2000. T. 1. 392 s
9.	 Rozhko V. Vysokopreosviashchennyi Nykanor Abramovych, arkhiiepyskop 

Kyivskyi i Chyhyrynskyi, mytropolyt UAPTs na emihratsii. Lutsk, 2017. 
316 s.

10.	 Smyrnov A. Neopublikovanyi dekret mytropolyta Dionysiia (Valedynskoho)  
vid 24 hrudnia 1941 roku [Elektronnyi resurs] / Andrii Smyrnov Rezhym  
dostupu do resursu: http://dspace.nbuv.gov.ua/bitstream/handle/123456789/ 
15503/31-Smyrnov.pdf?sequence=1. 

11.	 Stokolos N. Konfesiino-etnichni transformatsii v Ukraini (KhIKh – persha 
polovyna KhKh st.) Rivne: Lista, 2003. 480 s.

12.	 Tsentralnyi derzhavnyi arkhiv vyshchykh orhaniv vlady i upravlinnia 
Ukrainy (TsDAVO Ukrainy). F. 3676. Op. 4. Spr. 474.

13.	 Tsentralnyi derzhavnyi arkhiv vyshchykh orhaniv vlady i upravlinnia 
Ukrainy (TsDAVO Ukrainy). F. 4398. Op. 1. Spr. 4. 

14.	 REFERENCES 
15.	 Vyshnevsky P. Ukrainian Autocephalous Orthodox Church in Poland 

between the World Wars. Skrynia. 1999. No. 43 (219). 15 c.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

162

16.	 Vlasovskyi I. Outline of the History of the Ukrainian Orthodox Church. In 4 
vols. T. 4. XX century, part 2 / Ivan Vlasovsky. K. : Lybid, 1998. 415 c.

17.	 State Archives of Rivne Oblast (DARO). F. R-281. Op.1. Folder 4
18.	 State Archives of Rivne Oblast (DARO). F. R-281. Op. 1. Box 13.
19.	 State Archive of Rivne Oblast (DARO). F. R-281. Op. 2. Sp. 2.
20.	 Kolodnyi A. History of Religion in Ukraine - Kyiv, 1999. 735 s.
21.	 Martyrology of the Ukrainian Churches. 4 vols. 1206 s.
22.	 Minenko, T., Orthodox Church in Ukraine during the Second World War. 

1939-1945 (Volyn period). Winnipeg; Lviv, 2000. Vol. 1. 392 p.
23.	 Rozhko V. His Eminence Nikanor Abramovych, Archbishop of Kyiv and 

Chyhyryn, Metropolitan of the UAOC in exile. - Lutsk, 2017. - 316 p.
24.	 Smirnov, A. UNPUBLISHED DECREE OF METROPOLITAN DIONYSIUS 

(VALEDINSKY) OF 24 DECEMBER 1941 [Electronic resource] / Andriy 
Smirnov Access to the resource: http://dspace.nbuv.gov.ua/bitstream/
handle/123456789/15503/31-Smyrnov.pdf?sequence=1 

25.	 Stokolos N. Confessional and ethnic transformations in Ukraine (nineteenth – 
first half of the twentieth century) Rivne: Lista, 2003. 480 s.

26.	 Central State Archive of Higher Bodies of Power and Administration of 
Ukraine (CSAU) F. 3673. Op. 4. Folder 474.

27.	 Central State Archive of Higher Bodies of Power and Administration of 
Ukraine (CSAU). F. 4398. Op. 1. Folder 4.




