
56

Постановка проблеми у загаль-
ному вигляді та її зв’язок із важ-
ливими науковими і практичними 
завданнями. Сучасні глобальні еко-
логічні виклики висувають перед 
людством завдання не лише тех-
нічного й економічного вирішення 
проблем, але й духовно-етичного 
осмислення місця людини у світі. 
Питання гідності людини та її від-
повідальності перед довкіллям є 
ключовими у формуванні цілісно-
го християнського бачення еколо-
гічної проблематики. Збереження 
довкілля вимагає поєднання науко-
вих підходів та богословсько-етич-
них орієнтирів, що мають вагоме 
значення для розвитку суспільної 
свідомості та практики екологічної 
відповідальності.

Аналіз останніх досліджень і 
публікацій. Екологічне богослів’я 
відносно недавно стало предме-
том богословського осмислення в 
Україні. Патріарх Варфоломій ві-
діграв ключову роль у формуванні 

У статті розглянуто поняття 
людської та християнської 
гідності в контексті 
сучасних духовно-етичних, 
філософських і богословських 
дискурсів. Проаналізовано 
онтологічні та моральні 
виміри гідності, її зв’язок 
із відповідальністю особи перед 
собою, суспільством і довкіллям. 
Показано, що гідність є не 
лише універсальною моральною 
цінністю, а й засадничим 
принципом духовного та 
соціального розвитку, який 
ґрунтується на біблійному 
вченні про людину як образ і 
подобу Божу. Обґрунтовується, 
що збереження довкілля — 
це не лише технічне чи 
політичне, а насамперед 
моральне та богословське 
завдання, у якому християнська 
гідність виявляється через 
відповідальність, любов 
і служіння творінню. 
Досліджено праці вітчизняних 
і зарубіжних авторів 
(О. Грищук, П. Рабінович, 
І. Козловський, В. Розвадовський, 
Вселенський Патріарх 

ХРИСТИЯНСЬКА ГІДНІСТЬ ЛЮДИНИ  
ТА ЇЇ ВІДПОВІДАЛЬНІСТЬ ПЕРЕД ДОВКІЛЛЯМ

HUMAN DIGNITY AND RESPONSIBILITY 
FOR THE ENVIRONMENT

Юрій ГУЛАЄВИЧ*
Yurii HULAIEVYCH**

ORCID.org/0009-0007-4592-2964
УДК 261.4:241:179
DOI: 10.35332/2411-4677.2025.25.3

* Аспірант Київської православної богословської академії.
** Postgraduate student of the Kyiv Orthodox Theological Academy.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

57

Варфоломій, І. Хрисавгіс), 
що сприяють глибшому 
розумінню взаємозв’язку 
між людською гідністю, 
екологічною етикою та 
християнською антропологією. 
Підкреслено, що гідність не 
зникає навіть у стані гріха, 
а закликає до оновлення 
через покаяння, благодать 
і чесноти. Висвітлено роль 
Церкви у формуванні культури 
екологічної відповідальності, 
яка поєднує духовний вимір 
людського буття із соціальною 
і природною реальністю. 
Зроблено висновок, що 
християнська гідність є 
основою формування етики 
любові, справедливості і 
турботи про створений 
Богом світ. Її практичне 
втілення сприяє побудові 
зрілого суспільства, у якому 
духовність і наука взаємно 
доповнюють одна одну у справі 
захисту життя, природи та 
моральних цінностей. Гідність 
людини стає центром синтезу 
богословських, етичних і 
соціально-екологічних засад, 
зорієнтованих на збереження 
гармонії творіння.

Ключові слова: людська 
гідність, християнська 
гідність, екологічна 
відповідальність, моральне 
богослів’я, християнська 
антропологія, християнська 
етика, екологічне богослів’я.

The article examines the 
concept of human and Christian 
dignity within the framework of 
contemporary spiritual-ethical, 
philosophical, and theological 
discourse. It analyzes the 
ontological and moral dimensions 

екологічного богослів’я в Східному 
християнстві, закликаючи до від-
повідальності за збереження Божо-
го творіння. Серед науковців, що 
досліджували проблематику люд-
ської гідності, на особливу увагу 
заслуговують праці Г.  Панасенко, 
О. Грищука, П. Рабіновича, В. Роз-
вадовського та І. Козловського.

Мета статті полягає у комплек-
сному дослідженні поняття люд-
ської гідності в християнському 
контексті, її онтологічного та мо-
рального виміру, а  також визна-
ченні зв’язку між усвідомленням 
гідності, відповідальністю людини 
перед суспільством і довкіллям. 

Виклад основного матеріалу 
дослідження. На початку XXI ст. 
питання людської гідності актив-
но обговорюють у наукових колах, 
воно стало центральною темою 
багатьох дискусій. Саме через ро-
зуміння гідності дослідники нама-
гаються осмислити сенс людського 
життя, його цінність, а  також ви-
значити роль свободи, справедли-
вості та відповідальності в  цьому 
контексті.

Варто зазначити, що у жодному 
суспільстві не існує повної єднос-
ті в поглядах, цінностях і цілях се-
ред усіх його членів. Люди живуть 
у неоднакових умовах, мають різні 
можливості та доступ до матері-
альних і духовних ресурсів, що не-
минуче впливає на формування 
й зміну їхніх ціннісних орієнтирів. 
Хоч більшість прагне досягти мак-
симального блага, не  кожний го-
товий докладати зусиль для його 
здобуття. Гармонія в людському 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

58

of dignity and its connection 
with human responsibility 
toward oneself, society, and 
the environment. The study 
demonstrates that dignity is not 
only a universal moral value but 
also a fundamental principle of 
spiritual and social development, 
grounded in the biblical teaching 
about the human person as created 
in the image and likeness of God. 
It is argued that the preservation 
of the environment constitutes 
not merely a technical or political 
issue but primarily a moral and 
theological task, in which Christian 
dignity is manifested through 
responsibility, love, and service 
to creation. The article explores 
the works of Ukrainian and 
foreign scholars (O. Hryshchuk, 
P. Rabinovych, I. Kozlovskyi, 
V. Rozvadovskyi, Ecumenical 
Patriarch Bartholomew, and J. 
Chryssavgis), which contribute 
to a deeper understanding of the 
interrelation between human 
dignity, ecological ethics, and 
Christian anthropology. It is 
emphasized that dignity does 
not disappear even in the state of 
sin but calls for renewal through 
repentance, grace, and virtue. The 
role of the Church is highlighted 
in fostering a culture of ecological 
responsibility that unites the 
spiritual dimension of human 
existence with social and natural 
realities. The article concludes 
that Christian dignity forms the 
foundation for an ethic of love, 
justice, and care for God’s creation. 
Its practical embodiment promotes 
the development of a mature 
society in which spirituality and 
science complement one another 
in protecting life, nature, and 
moral values. Human dignity thus 
becomes the center of synthesis 
for theological, ethical, and socio-

співіснуванні не може бути сталою, 
оскільки суперечності між індивіда-
ми — явище звичне. Коли ці супе-
речності загострюються, виникають 
конфлікти, які призводять до тран-
сформації системи суспільних від-
носин і переосмислення цінностей.

Аби не відставати від ритму су-
часного світу, людина змушена по-
стійно адаптуватися, створюючи 
нові способи взаємодії та моделі 
поведінки. Ті, хто не  встигає при-
стосовуватися до глобальних змін, 
зазнають дезорганізації, що може 
спричинити втрату відчуття влас-
ної цінності та гідності як вільної 
особистості серед інших вільних 
людей. В окремих випадках це, на-
впаки, формує здатність чинити 
опір життєвим труднощам, які пе-
решкоджають особистісному роз-
витку, самореалізації та самоствер-
дженню [Панасенко Г., 2019, с. 70].

Учення про людську гідність тра-
диційно пов’язують із розвитком 
ідей про права людини; гіжність 
стала підґрунтям для природно-
го права та базисом для загальних 
прав людини, тому що тлумачи-
лась як прояв духовного начала в 
людині, тобто прояв її природи. До 
поняття людської гідності зазвичай 
звертаються у випадках гострого 
усвідомлення серйозних порушень 
її прав. Яскравим прикладом цьо-
го є реакція на жорстокості Другої 
світової війни, які розглядали як 
злочини проти людства та прояви 
нелюдяності.

Разом з тим поняття та сутність 
людської гідності мають багато 
наукових трактувань. Зокрема, її  



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

59

розглядають як одну з числен-
них свобод людини; як позитивне 
суб’єктивне право; як основопо-
ложне право, що лежить в осно-
ві реалізації інших прав і свобод, 
оскільки воно виявляється через їх 
поєднання. Крім того, право на гід-
ність тлумачиться як абсолютне — 
таке, що підлягає безумовному захисту від втручань інших 
правових суб’єктів, і тому функціонує в особливому правовому 
режимі [Розвадовський В., 2018, с. 264].  

На думку О.В. Грищука, гідність людини треба розуміти 
у  двох значеннях: об’єктивному  — як визнання й повагу до 
особи з боку оточення, та суб’єктивному  — як усвідомлення 
особою свого суспільного становища [Грищук О., 2007, с.  43]. 
При цьому гідність виконує значущу соціальну функцію: вона 
відображає не лише риси, які характеризують людину в її те-
перішньому стані, а й формує ідеальний образ особистості, 
показуючи, якою вона має бути. Ця функція розкривається у 
взаємозв’язку між гідністю конкретної людини та загально-
людською гідністю: з одного боку, особиста гідність стає осно-
вою для формування ідеалу людської гідності, а з іншого — сам 
ідеал впливає на кожну людину, спонукаючи її до саморозвит-
ку та  особистісного зростання, зорієнтованого на цей взірець 
[Грищук О., 2019, с. 141]. 

На думку іншого автора, гідність людини означає її достоїн-
ство, тобто внутрішню цінність особистості як такої (самоцін-
ність), незалежну від будь-яких біологічних чи соціальних ха-
рактеристик. Із цього випливає принцип рівності всіх людей у 
їхній гідності. Дослідник підкреслює, що гідність є моральною 
властивістю, яка виражає неповторну природу людини. Вона 
притаманна кожному від народження і однакова для всіх без 
винятку [Рабінович П., 1997, с. 29].

Таким чином, більшість дослідників визнають подвійний ха-
рактер людської гідності: з одного боку, вона постає як об’єк-
тивна та універсальна категорія (цінність, принцип, джерело та 
мета прав людини), а з іншого — як суб’єктивне право чи інте-
рес окремої особи (гідність конкретної людини). Відповідно до 
цього виокремлюють три основні підходи до її розуміння: бого-
ловський, філософський і правовий. У межах правового підхо-
ду гідність трактується у двох вимірах: як об’єктивна категорія 
(антропна гідність, принцип, цінність і джерело прав людини) 

ecological principles aimed at 
preserving the harmony of creation.

Keywords: human dignity, 
Christian dignity, ecological 
responsibility, moral theology, 
Christian anthropology, Christian 
ethics, ecological theology.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

60

та як суб’єктивне право кожної особи. Водночас у науковій лі-
тературі часто ототожнюють поняття «людська гідність» і «гід-
ність людини». Проте між ними існує різниця: «гідність лю-
дини» зазвичай пов’язується з конкретною особою чи групою 
осіб, тоді як «людська гідність» як етична категорія відображає 
уявлення про особистість у цілому, підкреслюючи ті риси, які 
відрізняють людину від інших живих істот і вирізняють у ній 
соціальне як унікальне.

Слово «гідність» уперше фіксується в українській мові у 
словнику Памви Беринди 1627 р. Водночас очевидно, що воно 
існувало й раніше, адже виникло ще в добу козацького бароко, 
коли формувався окремий козацький стан зі своєю старшиною 
та необхідністю вирізнятися, зокрема, шляхетною поведінкою. 
П. Беринда пов’язує його з гр. άξιος («достойний»), яке з часом 
набуло різних відтінків значення, проте головним залишалося 
поняття гідності як зрілості. У самому феномені гідності про-
стежується ідея дорослішання та процесу особистісного ста-
новлення [Козловський І., 2024, с. 40].

Крім того, відчуття власної гідності є підґрунтям відпові-
дальності, адже саме гідна людина здатна дотримуватися до-
мовленостей і зберігати слово честі. Гідність уособлює верши-
ну людяності, що не залежить від волі, влади чи богів. Вона є 
внутрішньою довірою до себе й світу, прихованою в серці лю-
дини, та забезпечує її внутрішню рівновагу.

Тому, як слушно зауважує І. Козловський, гідність — це перш 
за все зрілість. Це означає, що ми вибираємо радше наші цінності, 
ніж наші потреби. Звісно, ми маємо задовольняти наші потреби, 
але цінності повинні превалювати [Козловський І., с. 85, 2024].

Цей автор наводить приклад, коли під час багатогодинних 
катувань основною метою катів було зламати не стільки тіло, 
скільки гідність людини. Фізичне насильство виступало лише за-
собом для цього. Вони прагнули зламати внутрішньо — через 
біль і втрату свідомості, спостерігаючи за цим і отримуючи за-
доволення. Катам було важливо, щоб людина втратила людське 
й  уподібнилася до тварини. Коли  ж цього не ставалося, вони 
сприймали це як виклик, адже самі були зрадниками й хотіли, 
аби всі інші теж стали такими [Козловський І., 2024, с. 44].

З цієї причини ще за часів Римської Імперії імператор Марк 
Аврелій зауважив, що жодна зовнішня обставина не може по
збавити людину можливості залишатися справедливою, вели-
кодушною, розважливою, обачною, правдивою, скромною та 
відвертою, тобто зберігати ті риси, які становлять сутність люд-



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

61

ської природи. Важливо пам’ятати: подія, що викликає смуток 
чи розчарування, сама собою не є нещастям; справжнє щастя — 
це здатність пережити її з гідністю [Марк Аврелій, 2020, с. 103].

На нашу думку, гідність — це не лише філософське понят-
тя, а сама сутність людяності. Її неможливо відібрати, проте її 
можна знецінити. Морально гідність може бути втрачена, але її 
завжди можна відновити через правду, покаяння та справедли-
вість. Тому боротьба за гідність завжди є боротьбою за правду.

Відповідальність людини поширюється не лише на неї 
саму, її внутрішній світ і найближче оточення, а й на інших. 
Справжнє зростання передбачає вихід за межі власного «Я». 
Проте одного бажання недостатньо — потрібно діяти конкрет-
но. Для цього важливо розуміти інших: не тільки їхні потреби, 
а й внутрішню структуру, вади, стереотипи, реакції, інтереси 
та світосприйняття. Лише достатній рівень емпатії дозволяє 
допомагати ефективно; без неї допомога може нашкодити або 
відштовхнути людину, якщо вона сприймає її інакше, ніж ми.

Це означає, що ми вступаємо на рівень взаємодії й створен-
ня справжніх зв’язків з іншими, беручи відповідальність за ото-
чення і світ довкола. Так формується нова ідентичність, коли 
людина не лише усвідомлює себе — «Хто я?», а й свою місію — 
«Навіщо я існую?» [Козловський І., 2024, с. 60].

У християнській антропології стверджується, що людина 
створена за образом і подобою Божою (Бут. 1:26), тому її онто-
логічна гідність є невід’ємною. Навіть найбільший грішник не 
позбавлений цього образу, хоч може його спотворити. Водно-
час моральна гідність — як здатність жити відповідно до добра, 
правди й любові  — може бути втрачена внаслідок злочинів, 
жорстокості чи зради людяності. Однак це не означає, що лю-
дина перестає бути людиною. З етичного й правового погляду, 
гідність може зазнавати порушення чи зневаги, проте вона ні-
коли не зникає. Вона не зводиться ні до біологічного існування, 
ні до соціального статусу, адже завжди пов’язана з моральним 
виміром — здатністю до добра, свободи та відповідальності.

Святитель Йоан Золотоустий неодноразово підкреслював, 
що основою гідності є образ Божий у людині. Цей образ не 
знищується навіть гріхом, а  лише затемнюється, тому кожна 
особа зберігає здатність до  самого її відновлення через Божу 
благодать. Як носій Божого образу, людина має велику цінність 
перед Творцем. Бог звертається до неї як до особистості, а вона, 
у свою чергу, відповідає Йому [Повне зібрання творінь святите-
ля Іоана Золотоустого, 2013, с. 234].



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

62

І тому, незалежно від того, чи обирає людина добро або зло, 
чи уподібнюється вона Богові або віддаляється від Нього, вона 
все одно зберігає свободу власної природи, бо створена за об-
разом та подобою Божою. Її покликання полягає в уподібненні 
Христу через чесноти — смирення, милосердя, терпіння. Саме 
цей процес уподібнення є шляхом до справжньої гідності [Пов-
не зібрання творінь святителя Іоана Золотоустого, 2013, с. 73].

Отже, з огляду на сказане, ми можемо визначити християн-
ську гідность як невід’ємну онтологічну й моральну властивість 
людини, яка походить із її створення за образом і подобою Бо-
жою. Вона поєднує внутрішню цінність особистості, здатність 
до добра, любові, правди та відповідальності, а також мораль-
ну свободу. Християнська гідність не зникає навіть у разі гріха 
чи порушення моральних норм, вона не залежить від соціаль-
ного статусу чи зовнішніх обставин і визначає унікальність та 
неповторність кожної людини як образу Божого.

Без сумніву, людина для всесвіту є джерелом надії на благо-
дать і засобом єднання з Богом. Водночас є ризик падіння і втра-
ти гідності. Апостол Павло навчає: «створiння з надiєю чекає 
з’явлення синiв Божих». І дійсно: «створiння пiдкорилося суєтi 
не добровiльно, а з волi того, хто його пiдкорив, у надiї, що й 
саме створiння буде визволене вiд рабства зотлiння на свободу 
слави дiтей Божих» (Рим. 8:19–21). Через гріх людини створіння 
піддалося безладу й смерті, а від тієї самої людини, яка в Божій 
благодаті стане сином Божим, воно очікує свого визволення.

Відчуття власної гідності  — це підґрунтя відповідальності, 
адже тільки гідна людина здатна дотримуватися домовленос
тей і зберігати слово честі. Гідність уособлює вершину людяно-
сті, що не залежить від волі, влади чи богів. Вона є внутрішньою 
довірою до себе й світу, прихованою в серці людини, яка забез-
печує її внутрішню рівновагу. 

Людство несе відповідальність за світ. Ми є тим словом, через 
яке Господь себе проявляє, і лише від нас залежить, чи буде світ 
піддаватися богохульству, чи звертатиметься в молитві. Через 
нас світ здатен сприймати благодать, адже за образом Божим 
створені не лише душа, а й людське тіло.

Певна річ, жодна окрема дисципліна чи спільнота не може 
взяти на себе повну відповідальність ні за шкоду, завдану при-
роді, ні за формування цілісного бачення майбутнього. Для до-
сягнення ефективних результатів необхідна співпраця богосло-
вів, науковців інших галузей та економістів і політиків. Досвід 
показує, що екологічна діяльність тісно пов’язана з міжнарод-



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

63

ною політикою, правами людини й питаннями миру у світі. 
Наше ставлення до природи відображає ставлення до ближ-
нього: готовність експлуатувати довкілля свідчить про схиль-
ність миритися зі стражданнями інших або навіть спричиняти 
їх [Вселенський Патріарх Варфоломій, 2011, с. 200].

Сучасна екологічна криза свідчить про вселенський вимір грі-
ха та його наслідків, які проявляються не лише у соціальній чи 
духовній площині. Проблема довкілля має не тільки етичний чи 
моральний характер, а насамперед є онтологічною, оскільки ви-
магає від людини оновленого способу буття та нової моделі по-
ведінки. Як зауважив Вселенський Патріарх, «будь-яке забруд-
нення або руйнування навколишнього середовища ображає 
Бога Творця» [Вселенський Патріарх Варфоломій, 2011, с. 205]. 

У цьому контексті поняття гріха потрібно розширювати, 
охоплюючи не лише окрему людину, а все людство та всю ство-
рену природу. Релігії мають бути більш чутливими до наслідків 
такого гріха, якщо прагнуть формувати належні цінності й пле-
кати чесноти, необхідні для захисту Божого творіння в його ці-
лісності. Саме про цю загрозу для вразливих екосистем плане-
ти, зокрема через глобальне потепління, Вселенський Патріарх 
наголошував під час міжнародних переговорів у Гаазі 2000 р., 
де було підкреслено нагальну потребу заклику всіх релігій до 
покаянного переосмислення ставлення людини до  природи 
[Вселенський Патріарх Варфоломій, 2011, с. 206].

Утім, християнське світобачення закликає зберігати оптимі-
стичний погляд на людину, створену за образом і подобою Бо-
жою (Бут. 1:26), визнаючи її внутрішню доброту та здатність до 
благих намірів. У людстві закладені зрілість і знання, що жив-
лять цей фундаментальний оптимізм. Водночас сучасна епоха 
поставила перед нами унікальний виклик: уперше в історії пла-
нети людство, досягнувши високого рівня розвитку, опинилося 
перед реальною загрозою знищення власного довкілля.

З одного боку, якщо б люди ставилися до особистої власнос
ті один одного так, як вони поводяться з довкіллям, таку по-
ведінку вважали б антисоціальною. Коли людство спричиняє 
вимирання видів, руйнує біологічне різноманіття Божого тво-
ріння, порушує цілісність Землі через зміну клімату, знищує 
ліси або заболочені території, наражає інших на хвороби чи 
забруднює воду, ґрунт і повітря токсичними речовинами — усе 
це є проявом гріха.

А з іншого боку, Патріарх Варфоломій, зокрема, вказав на 
потребу кожного з нас покаятись у тому, чим ми нашкодили 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

64

планеті. Він неодноразово наголосив на цьому, твердо й пере-
конливо, закликаючи нас визнати наші гріхи проти творіння 
[Іоан Хрисавгіс, 2021, с. 178].

Немає сумніву, що протягом століть гріх трактували дуже 
обмежено, особливо в середньовіччі, коли провина набува-
ла переважно легалістичного та моралістичного характеру. 
Замість того щоб розглядати гріх як розрив стосунків  — між 
людьми або між людиною й природою — його зводили до пе-
реліку проступків чи незначних порушень перед віддаленою, 
жорсткою фігурою божественного Батька.

Наприкінці слід звернути увагу на обмеження терміна «роз-
порядники творіння». Він не є неправильним, проте передба-
чає людське управління та контроль, які часто призводять до 
перевищення меж і зловживань, — чого варто уникати. Люди-
на покликана віддавати творіння Богові як пресвітер, подібно 
до того, як пресвітер у Євхаристії пропонує Богові хліб і вино, а 
Він у відповідь перетворює їх на Своє Тіло й Кров заради життя 
всього світу. Тому, як повчає Його Всесвятість Варфоломій, за-
мість вислову «розпорядники творіння», можливо, корисніше 
вживати вислів «священники творіння», що відповідає отрима-
ному нами дару та нашому покликанню бути частиною «цар-
ського священства» [Іоан Хрисавгіс, 2021, с. 200].

Висновки. Проаналізовані матеріали демонструють, що 
християнська гідність є не лише внутрішньою цінністю та мо-
ральною властивістю особистості, а й чинником, який визначає 
відповідальність людини перед суспільством і довкіллям. Усві-
домлення власної гідності зумовлює здатність до самоконтро-
лю, чесності, справедливості та емпатії, що, у свою чергу, фор-
мує якісні взаємини з іншими людьми та навколишнім світом.

Водночас гідність у християнському розумінні невіддільна від 
онтологічного зв’язку людини з Богом та її покликанням до упо-
дібнення Христу через чесноти. Це покликання передбачає актив-
ну участь у відновленні гармонії у світі, захисті довкілля та спри-
янні соціальній справедливості, оскільки порушення природної 
цілісності та прав людини є проявом гріха і знецінення гідності.

Християнська гідність виступає фундаментом для форму-
вання моральних та етичних норм поведінки, які регулюють як 
особисте, так і колективне життя. Вона інтегрує індивідуальну 
моральну відповідальність, суспільну справедливість та еколо-
гічну свідомість у єдину систему цінностей, що орієнтує лю-
дину на духовне та соціальне зростання, забезпечує стійкість 
суспільства та збереження створіння для майбутніх поколінь.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

65

Це зумовлює необхідність комплексного підходу, де бого-
словська, наукова, соціальна та політична сфери співпрацю-
ють для формування культури відповідального ставлення до 
себе, ближніх і природи, визнаючи, що доля людини і планети 
взаємопов’язані. Адже питання довкілля  — не просто одне з 
численних питань, на які Церква повинна дати відповідь. У ба-
гатьох аспектах воно є найважливішим, оскільки визначає всі 
інші виміри нашої віри. Проблема довкілля не є секулярним 
або модним питанням; вона лежить у самому центрі того, що 
має значення для Бога, який створив світ і прийняв плоть, аби 
жити серед нас.

Ставлення людини до Землі та всього творіння відображає 
її взаємини з Богом і слугує показником того, як вона ставить-
ся до інших людей. Відповідальність зростає пропорційно до 
наявних привілеїв: чим вищу керівну позицію посідає люди-
на, тим більше підзвітною вона стає. Її особисті та колективні 
успіхи або невдачі впливають на життя мільярдів і визначають 
майбутнє планети.

Отже, християнська гідність  — це невід’ємна онтологічна 
властивість людини, створеної за образом і подобою Божою, 
яка поєднує внутрішню цінність особистості та її моральну 
свободу і відповідальність. Вона стає основою для формування 
етики любові, справедливості й екологічної відповідальності, 
адже усвідомлення гідності спонукає людину не лише до само-
розвитку, але й до захисту ближніх та Божого творіння.

1.	 Біблія. Книги Священного Писання Старого та Нового Завіту. В україн-
ському перекладі з паралельними місцями та додатками. Київ: Видання 
Київської Патріархії Української Православної Церкви Київського Пат
ріархату, 2004. 1416 с.

2.	 Вселенський Патріарх Варфоломій. Віч-на-віч із Тайною. Православне 
християнство у сучасному світі. Пер. з англ. Київ: «Дух і Літера», 2011. 
360 с.

3.	 Грищук О. Людська гідність у праві : філософські проблеми. Київ: Аті-
ка, 2007. 432 с. 

4.	 Грищук О. Філософія конституційних цінностей: монографія. Київ: 
ВАІТЕ, 2019. 416 с. 

5.	 Іоан Хрисавгіс. Варфоломій: Апостольська місія. Пророче бачення. Пер. 
з англ. Л. Лозової. Київ:  ДУХ І ЛІТЕРА. 2021. 296 с. 

6.	 Козловський І. Гідність — це правдивість. Київ: Дух і літера, 2024. 92с. 
(серія «Свідки правди»).

7.	 Козловський І. Стратегія людини: від думок до дії. За матеріалами пуб
лічних лекцій. Київ: Колесо Життя, 2024. 180 с.

8.	 Марк Аврелій. Розмисли. Наодинці із собою. Пер. з грецької: Омелян 
Омецінський. Харків: КСД. 2020. 208 с.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

66

9.	 Панасенко Г. Сучасна взаємодія людини та суспільства в умовах гло-
бального розвитку: національні інтереси. Вісник ХНУ імені Каразіна. 
2019. Вип. 9. С. 67–74.

10.	 Повне зібрання творінь святителя Іоана Золотоустого.  Київ: Видання 
Київської Патріархії Української Православної Церкви Київського Пат
ріархату, 2013. Т. 12. Кн. 2. 584 с.

11.	 Рабінович П. Право людини і громадянина у Конституції України (до 
інтерпретації вихідних конституційних положень). Xарків: Право, 1997. 
64 с.

12.	 Розвадовський В. Людська гідність як конституційна цінність та прин-
цип правової держави. Людська гідність і права людини як основа кон-
ституційного устрою держави: збірник тез наук.-практ. конф. 19–20 
жовтня 2018 р. Хмельницький: Хмельницький університет управління 
та права, 2018. С. 259–266.

1.	 Bibliia. Knyhy Sviashchennoho Pysannia Staroho ta Novoho Zavitu. 
V  ukrainskomu perekladi z paralelnymy mistsiamy ta dodatkamy. Kyiv: 
Vydannia Kyivskoi Patriarkhii Ukrainskoi Pravoslavnoi Tserkvy Kyivskoho 
Patriarkhatu, 2004. 1416 s.

2.	 Vselenskyi Patriarkh Varfolomii. Vich-na-vich iz Tainoiu. Pravoslavne 
khrystyianstvo u suchasnomu sviti. Per. z anhl. Kyiv: «Dukh i Litera», 2011. 
360 s.

3.	 Hryshchuk O. Liudska hidnist u pravi : filosofski problemy. Kyiv: Atika, 
2007. 432 s. 

4.	 Hryshchuk O. Filosofiia konstytutsiinykh tsinnostei: monohrafiia. Kyiv: 
VAITE, 2019. 416 s. 

5.	 Ioan Khrysavhis. Varfolomii: Apostolska misiia. Proroche bachennia. Per. z 
anhl. L. Lozovoi. Kyiv:  DUKh I LITERA. 2021. 296 s. 

6.	 Kozlovskyi I. Hidnist — tse pravdyvist. Kyiv: Dukh i litera, 2024. 92s. (seriia 
«Svidky pravdy»).

7.	 Kozlovskyi I. Stratehiia liudyny: vid dumok do dii. Za materialamy 
publichnykh lektsii. Kyiv: Koleso Zhyttia, 2024. 180 s.

8.	 Mark Avrelii. Rozmysly. Naodyntsi iz soboiu. Per. z hretskoi: Omelian 
Ometsinskyi. Kharkiv: KSD. 2020. 208 s.

9.	 Panasenko H. Suchasna vzaiemodiia liudyny ta suspilstva v umovakh 
hlobalnoho rozvytku: natsionalni interesy. Visnyk KhNU imeni Karazina. 
2019. Vyp. 9. S. 67–74.

10.	 Povne zibrannia tvorin sviatytelia Ioana Zolotoustoho.  Kyiv: Vydannia 
Kyivskoi Patriarkhii Ukrainskoi Pravoslavnoi Tserkvy Kyivskoho 
Patriarkhatu, 2013. T. 12. Kn. 2. 584 s.

11.	 Rabinovych P. Pravo liudyny i hromadianyna u Konstytutsii Ukrainy (do 
interpretatsii vykhidnykh konstytutsiinykh polozhen). Xarkiv: Pravo, 1997. 
64 s.

12.	 Rozvadovskyi V. Liudska hidnist yak konstytutsiina tsinnist ta pryntsyp 
pravovoi derzhavy. Liudska hidnist i prava liudyny yak osnova 
konstytutsiinoho ustroiu derzhavy: zbirnyk tez nauk.-prakt. konf. 19–20 
zhovtnia 2018 r. Khmelnytskyi: Khmelnytskyi universytet upravlinnia ta 
prava, 2018. S. 259–266.




