
304

Постановка проблеми у за-
гальному вигляді та її зв’язок з 
важливими науковими й прак-
тичними завданнями. Проблема 
взаємозв’язку християнської дум-
ки та зародження науки є одним із 
ключових питань історії і філософії 
науки, а також релігієзнавства і бо-
гослів’я. Протягом тривалого часу 
в гуманітарному дискурсі доміну-
вала теза про несумісність релігій-
ного та наукового світоглядів. Вод-
ночас сучасні дослідження дедалі 
більше засвідчують, що християн-
ський світогляд, зокрема в контекс
ті європейського середньовіччя та 

У статті розглянуто проблему 
взаємодії християнської думки 
та формування наукового 
знання в європейському 
культурному контексті. 
Проаналізовано онтологічні, 
гносеологічні та аксіологічні 
засади християнського 
світогляду, що створили 
необхідні передумови для 
виникнення науки в епоху 
Нового часу. На основі 
історичних прикладів 
діяльності Миколи Коперника, 
Йоганна Кеплера та Галілео 
Галілея продемонстровано, що 
глибока релігійна свідомість 
не тільки не суперечила 
науковому пошуку, а навпаки — 

ДУХОВНІ ВИТОКИ ЄВРОПЕЙСЬКОЇ НАУКИ 
В КОНТЕКСТІ ХРИСТИЯНСЬКОГО СВІТОГЛЯДУ

THEOLOGICAL ROOTS OF EUROPEAN SCIENCE IN 
THE CONTEXT OF THE CHRISTIAN WORLDVIEW

протоієрей Володимир СМІХ*
archpriest Volodymyr SMIKH**

ORCID.org/0000-0003-3834-5760

протоієрей Петро ЛОПАТИНСЬКИЙ***
archpriest Petro LOPATYNSKYI****

ORCID.org/0000-0002-9520-107Х
УДК 215:234.23
DOI: 10.35332/2411-4677.2025.25.18

* Кандидат наук із богослів’я, доцент, доцент кафедри богослів’я Київської православної 
богословської академії.

** PhD in Theology, Associate Professor, Associate Professor of the Department of Theology 
of the Kyiv Orthodox Theological Academy.

*** Кандидат наук із богослів’я, старший викладач кафедри богослів’я Київської право-
славної богословської академії.

**** PhD in Theology, Senior Teacher of the Department of Theology of the Kyiv Orthodox 
Theological Academy.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

305

стимулювала його. Автор 
наголошує, що протиставлення 
Церкви і науки є історичним 
міфом, а зародження наукової 
картини світу стало 
можливим саме в контексті 
християнського монотеїзму, 
який деміфологізував 
космос і легітимізував 
експериментально-
математичне природознавство. 
Особливу увагу приділено 
богословським основам 
науки, зокрема значенню 
догмату про Боговтілення та 
християнської онтології у 
формуванні сучасного наукового 
світогляду. Практичне значення 
дослідження полягає у сприянні 
подоланню стереотипів щодо 
антагонізму між релігією та 
наукою та використанні його 
результатів у викладанні 
історико-філософських і 
богословських дисциплін.

Ключові слова: 
християнський світогляд, 
наука, релігія, віра, створення 
світу, монотеїзм, богослів’я, 
наукова революція, догмат про 
Боговтілення.

The article explores the problem 
of interaction between Christian 
thought and the formation of 
scientific knowledge in the 
European cultural context. 
It analyses the ontological, 
gnoseological and axiological 
foundations of the Christian 
worldview, which established the 
necessary prerequisites for the 
emergence of science in the Modern 
Age. Based on historical examples 
of the activities of Nicolaus 
Copernicus, Johann Kepler, and 
Galileo Galilei, it is demonstrated 
that deep religious consciousness 

доби Нового часу, створював не-
обхідні онтологічні, епістемологіч-
ні та аксіологічні передумови для 
виникнення і розвитку наукового 
знання.

Актуальність цієї теми зумовле-
на потребою переосмислення істо-
рії науки в її міждисциплінарному 
та трансдисциплінарному вимі-
рі, особливо в контексті сучасних 
дискусій про духовні основи євро-
пейської цивілізації та місце хрис-
тиянства у формуванні сучасного 
світогляду. 

Наукове завдання полягає у ви-
явленні змістовних аспектів хрис-
тиянського впливу на формування 
наукового знання, окресленні про-
блемного поля цієї взаємодії та 
аналізі історичних і світоглядних 
факторів, які формували перед
умови для наукового пошуку.

Практичне значення полягає в 
тому, що результати такого аналізу 
сприятимуть кращому розумінню 
витоків наукової раціональності, 
подоланню стереотипів про анта-
гонізм між релігією і наукою, а та-
кож можуть бути застосовані у ви-
кладанні історико-філософських, 
культурологічних та богословських 
дисциплін у вищій школі.

Аналіз останніх досліджень і 
публікацій. Проблема взаємодії 
християнської думки та станов-
лення наукового знання тривалий 
час залишалася предметом диску-
сій у межах філософії науки, істо-
рії релігії та богослів’я. Протягом 
ХІХ–ХХ  ст. в європейській гума-
нітаристиці домінувала теза про 
конфлікт між релігією та наукою, 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

306

що поступово поступилася міс-
цем концепціям взаємодії і взає-
мовпливу. На початку ХХІ ст. по-
мітно активізувалося зацікавлення 
питанням релігійних передумов 
наукової раціональності в контексті 
міждисциплінарних та трансдис-
циплінарних студій. 

У європейській академічній тра-
диції серед знакових праць вар-
то відзначити монографію Стенлі 
Які «The Savior of Science» [Stanley, 
1988], де автор системно обґрунту-
вав, що сучасна експерименталь-
на наука могла виникнути лише в 
контексті християнської картини 
світу. Важливе місце посідають 
дослідження Джона Полкінхорна 
[Полкінхорн, 2004], який акценту-
вав на світоглядних основах науко-
вої методології, закладених христи-
янським богослів’ям. Не менш 
значущим є внесок Ганса-Ульріха 
Гумбрехта [Гумбрехт, 2020], який у 
праці «Продукування присутнос
ті» розкрив особливості християн-
ського розуміння реальності як пе-
редумови для об’єктивного наукового пізнання. 

В українському науковому середовищі ця тематика дослі-
джується переважно в межах історико-філософських і бого-
словських студій. Зокрема, Юрій Чорноморець [Чорномо-
рець, 2011] у низці робіт аналізує філософські джерела, які 
сформували східнохристиянську парадигму мислення, за-
клавши підґрунтя для наукової раціональності. Вагомий вне-
сок зробив також Мирослав Маринович [Маринович, 2021], 
який у своїй праці «Як Україні виростити крила» досліджує 
християнські засади публічного простору та їхній вплив на су-
часну культуру знання.

Окреме місце займають студії Олександра Філоненка, який 
активно розробляє тему взаємодії науки, християнського бо-
гослів’я та культури. У своїх роботах він акцентує на метафі-
зичних передумовах наукового пізнання, вкорінених у христи-

not only did not contradict 
scientific research, but on the 
contrary, stimulated it. The author 
emphasises that the confrontation 
between the Church and science 
is a historical myth, and that the 
emergence of a scientific worldview 
was made possible precisely in the 
context of Christian monotheism, 
which demythologised the cosmos 
and legitimised experimental and 
mathematical natural science. 
Particular attention is paid to the 
theological foundations of science, 
in particular the significance of 
the dogma of the Incarnation and 
Christian ontology in the formation 
of the modern scientific worldview. 
The practical significance of the 
study lies in helping to overcome 
stereotypes about the antagonism 
between religion and science and 
in using its results in teaching 
historical, philosophical, and 
theological disciplines.

Keywords: Christian worldview, 
science, religion, faith, creation of 
the world, monotheism, theology, 
scientific revolution, dogma of the 
Incarnation.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

307

янському уявленні про раціональну упорядкованість світу як 
творіння Бога. Особливо цінними є його публікації та лекції 
про богословські сенси сучасної науки і про християнську он-
тологію як платформу для розвитку раціонального пізнання. 
О. Філоненко демонструє, що діалог науки та богослів’я не є 
лише історичним явищем минулого, а актуальним завданням 
сучасної гуманітаристики. Наприклад, у свій новій книзі «Кра-
са і вдячність» [Філоненко, 2025] автор показує, що наука і віра 
мають спільний виток — подив перед красою світу. Наука по-
чинається не з технічної цікавості, а з естетичного подиву перед 
упорядкованістю й гармонією створеного. У книзі автор про-
водить паралелі: космологія й астрофізика відкривають перед 
людиною красу Всесвіту, а богослів’я говорить про ту саму кра-
су як відбиток Логосу у створеному. Наука не руйнує тайни, а 
відкриває її глибини. 

Важливими є й матеріали останніх наукових конференцій в 
Україні, зокрема «Від протистояння до взаємодоповнення між 
релігією і наукою» (2021), де аналізуються сучасні підходи до 
інтеграції богослів’я і наукового знання. Неабиякий напрямок 
складають праці Ірини Сіданіч [Сіданіч, 2022], яка простежує 
трансформацію ставлення християнських спільнот до науки в 
контексті сучасної цифрової культури.

Разом з тим в українській гуманітаристиці бракує узагаль-
нюючих трансдисциплінарних досліджень, які б цілісно охоп
лювали змістовні аспекти та проблемне поле християнського 
впливу на формування наукового знання. Переважна частина 
праць є фрагментарною, зосередженою на окремих історич-
них, філософських чи релігієзнавчих аспектах. Це засвідчує 
актуальність та перспективність подальших комплексних сту-
дій у цьому напрямі.

Мета і завдання дослідження. Мета статті — проаналізу-
вати змістовні аспекти християнського впливу на формування 
наукового знання та окреслити проблемне поле цієї взаємодії 
в історико-богословському контексті.

Завдання дослідження:
•	Визначити основні онтологічні, гносеологічні та аксіо-

логічні засади християнського світогляду, які сприяли 
формуванню наукового знання.

•	Проаналізувати історичні приклади взаємодії хрис-
тиянства та науки у європейській традиції.

Виклад основного матеріалу дослідження. На позір вида-
ється, що кожного разу, коли ми використовуємо технологічні 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

308

прогресивні досягнення для роботи чи розваг, ми практично 
стикаємось із досягненнями науки. Нелінійна, квантопольова, 
комп’ютерна, інформаційна та інші наукові революції, прони-
зуючи всі сфери людського буття, виступаючи їх смисловим 
індикатором, перетворили нашу цивілізацію в грандіозну тех-
ногенну силу. Не буде перебільшенням констатувати, що ба-
гато хто з нас до цього часу залишився живим лише завдяки 
тому, що надзвичайні відкриття у сфері медицини дозволили 
впоратися із хворобами, які ще у недалекому минулому вва-
жалися невиліковними. Науково-технологічний активізм про-
низує найдрібніші капіляри побутово-політичного, соціально- 
економічного та природничо-географічного рівнів життя. Тому 
так важливо з’ясувати конкретні історичні умови формування 
науки, визначення факторів та архітектоніки, які виступили ко-
дифікаційною матрицею наукового мислення. 

Приступаючи до розкриття заявленої теми, насамперед хочу 
зазначити, що дана розвідка не претендує на комплексність та 
універсальність у висвітленні такої неосяжної проблематики, а 
лише привідкриє сторінку до неї і, сподіваюсь, стане поштов-
хом до більшої зацікавленості та ґрунтовного вивчення україн-
ськими богословами феномену генези науки. Адже, на жаль, 
в українському православному середовищі майже не ведуться 
дискусії про співвідношення науки та богослів’я, філософії нау
ки і філософії релігії.

I. Розвінчування «ідолів театру або палацу»
Френсіс Бекон, один із засновників наукового методу, був пе-

реконаним, що наука об’єктивна настільки, наскільки розум 
дослідника позбувся набутих і вроджених передсудів («ідолів») 
та хибних понять. Він розрізняв чотири види ідолів: ідоли роду, 
ідоли печери, ідоли ринку, ідоли театру або палацу [Філософія, 
2019, c. 121]. Якщо зважити на те, що у нашої теми не тільки 
багатовікова історія, а й больові точки заяложеного некритич-
ного уявлення, нібито «навіжені» церковники невпинно пере-
слідували прогресивних вчених, спалювали їх на інквізиційних 
вогнищах, що віра і наука несумісні, то мусимо по совісті зазна-
чити, що така візія суттєво дисонує з об’єктивною реальністю й 
прагматикою бачення, просто є непорозумінням. Така консер-
вативна, антицерковна логіка, виступаючи інтерпретаційною 
таблицею всього змісту стосунків науки і віри, в принципі не-
сумісна з фундаментальними положеннями історичної правди 
щодо цього питання. Смислові пріоритети означеного анти-



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

309

церковного переконання, без перебільшення, підпадають під 
Беконові «ідоли театру або палацу», адже випливають із хиб-
них теорій та філософських учень. «Це відбувається внаслідок 
сліпого схиляння перед авторитетами та їх ідеями; причому в 
ролі авторитетів можуть виступати і вчені, а в ролі ідей — нау
кові теорії, встановлені в «палацах науки»  — університетах і 
академіях» [Горяїнов, 2022, с. 53]. У кожному разі щойно зазна-
чені перестереження вимагають «зривати брехливі театральні 
маски з учителів, чий авторитет було створено у «палацах» і 
базується лише на «палацовій» недоторканності» [Горяїнов, 
2022, с. 53]. Цим, власне, і пояснюється, що наратив про опо-
зицію Церкви до науки не має жодного стосунку до фактів, аб-
солютно розходиться з істиною. Тому варто змістити наголос 
у вивченні життєписів визнаних творців західноєвропейської 
науки і переконатися, що їхня глибока віра в Бога не заважала, 
а навпаки, сприяла їхній науковій діяльності. Звісно, не збира-
ючись пропонувати розгорнуту версію процесу формування 
провідних європейських вчених християнськими традиційни-
ми цінностями, хочу проілюструвати сказане бодай кількома 
прикладами.

1.1.	Микола Коперник (1473–1543)
У літописі світової науки діяльність штатного священнослу-

жителя у дієцезії (каноніка), астронома, який «зупинив Сонце і 
зрушив Землю», автора книги «Про обертання небесних сфер» 
з присвятою Папі Римському Павлу ІІІ, Микола Коперник на
званий революціонером. У згаданій праці вчений канонік, ке-
рівник Вармійської дієцезії, член єпархіальної ради переконли-
во довів, що в центрі світу знаходиться Сонце, а Земля є лише 
«рядовою» планетою, яка кружляє навколо нього разом з ін-
шими планетами. Важливо зазначити, що коперніканська ре-
волюція відбулася за 100 років до того, як в астрономії з’явили-
ся дані, отримані за допомогою нових засобів спостереження. 
Але найголовніше, що нас цікавить, то це те, як у непогамовно-
му церковнику уживається богослов і науковець? Виходить, що 
дискусія про світобудову тривала не між ученими та богосло-
вами, а між представниками двох наукових поглядів: античною 
спадщиною і новими науковими судженнями. 

1.2.	Йоганн Кеплер (1571–1630)
Інший науковий революціонер здобув богословську освіту 

у Тюбінгенській богословській семінарії і мріяв стати пасто-



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

310

ром. Одначе, будучи небагатим, він змушений був прийняти 
пропозицію стати викладачем математики в семінарії у місті 
Грац. Кеплер відкрив три закони руху планет, які отримали 
його ім’я, він був переконаним прихильником геліоцентричної 
системи світу, причому його впевненість ґрунтувалась на бо-
гословських засадах. Розмежовуючи науку і богослів’я. він аж 
ніяк не стверджував їх взаємовиключення, не вважав їх чимось 
принципово відмінним. Ось як сам учений говорить про свою 
глибоку віру в молитві до Бога після написання книги «Світова 
гармонія»: «Боже Великий, Ти розповсюджуєш світло Своє на 
землю і, піднімаючи нас до джерела Своєї благодаті, готуєш 
нам місце в променях Твого світла. Дякую Тобі за всі ті радості, 
які я випробував в спогляданні справ Твоїх. Ось я закінчив цю 
книгу, в якій виявляються результати моїх праць. Я вклав в неї 
здібності, якими Ти обдарував мене. Я повідомив людям про 
велич діл Твоїх. Я їм дав всі пояснення, якими мій кінцевий ро-
зум дозволив мені охопити нескінченне. Я вжив усіх своїх ста-
рань для того, щоб піднятися до істини... Я молю Тебе не допус
тити мене до самообману цим твором, який присвячую Твоїй 
Божественній славі. Боже, прийми мене в лоно Твоєї благодаті 
і даруй мені милість, щоб праця ця ніколи не послужила б для 
зла, але лише для прославлення Твого імені і для порятунку 
душ [Йоганн Кеплер. [Електронний ресурс]].

Квінтесенцією всіх розмірковувань Й. Кеплера є тверджен-
ня: «Великий наш Господь, і велика держава Його, і премуд-
рості Його немає кінця. Хваліть Його сонце, місяць і зірки, і 
планети, — якою б мовою вихваляння не відбувалося. А також 
ви, свідки Його відкритих істин, і ти, душе моя, слав честь і 
славу Господа все твоє життя» [Йоганн Кеплер. [Електронний 
ресурс]].

1.3.	 Драма Галілео Галілея (1564–1642)
Галілео Галілей був, без сумніву, зіркою першої величини в 

сузір’ї найвидатніших астрономів та математиків світу. «Він, — 
констатує професор Джон Полкінхорн, — відмовився поклика-
тися на авторитет Арістотеля як на науковий аргумент і замість 
цього став використовувати дослідницький метод, який поєд-
нував математичні докази зі спостереженнями та експеримен-
тами» [Полкінхорн, 2004, с. 14]. Астрономічні відкриття вченого 
прихильно зустріли в Римі. Публікацію праці Г. Галілея про 
побудову всесвіту схвалив Папа Римський Урбан VІІІ. «Але, — 
зауважує доктор фізико-математичних наук, професор Іван 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

311

Климишин, — Галілей не вмів бути толерантним і підтриму-
вати добрі стосунки з іншими вченими. Так, спочатку він по-
сперечався з ученим єзуїтом Христофом Шейнером щодо того, 
хто з них перший відкрив плями на Сонці... Згодом він різко ви-
ступив проти архиєпископа-домініканця Марка де Домініста 
щодо причини припливів та відпливів на Землі... Так він пере-
творив два могутні чернечі ордени — єзуїтів і домініканців — у 
своїх ворогів... І, нарешті, — стверджує вчений, — Галілей обра-
зив Папу Урбана VIII, який, до речі, був його давнім другом...» 
[Климишин, 1993, с. 31–32]. Так і виникла ситуація, коли 1632 р. 
Галілей опублікував свій «Діалог про дві системи світу» (обгово-
рення переваг і недоліків систем Птолемея і Коперника), у яко-
му вклав слова Папи «не робити категоричних висновків щодо 
правильності системи Коперника» в уста Сімлічіо — «простака, 
одного з трьох співрозмовників, який своїх поглядів не має, а 
лише «підтакує іншим» [Климишин, 1993, с.32]. Такий нонкон-
формізм дослідника щодо Папи змінив його статус із «свого» 
на «чужого». А «чужі», як правило, не заслуговують відповідно-
го рівня визнання та поваги, з ними можна поводитися менш 
відповідально, ввічливо чи справедливо. Адже «люди не люб-
лять, — із жалем констатує видатний православний мислитель 
Євген Сверстюк, — коли до сфери мовчазного потурання їхнім 
слабкостям уривається правдолюб і вголос називає замовчува-
не … Правда очі коле…» [Сверстюк, 2015, с. 159]. Тому не дивно, 
що церковна влада була засмученаЄ, і в результаті Галілей по-
став перед судом інквізиції. Формально його було засуджено за 
пропаганду ідей Миколи Коперника, адже ще 1616 р. ватикан-
ська влада вважала, що систему Птолемея із її геоцентризмом 
підтримує авторитет Біблії. Таким чином, вчення про рух Зем-
лі інквізиція визнала «безглуздим, фальшивим, з філософської 
точки зору, і єретичним за формою, бо воно суперечить Свя-
тому Письму» [Климишин, 1993, с.33]. І все ж прикметно, що 
незважаючи на несумісність наукових поглядів Галілея із пози-
цією офіційної Церкви, учений вважав, що в Бога треба вірити 
серйозно, він до самої смерті залишався вірним Церкві. «Багато 
його суперечок з опонентами стосувалися того, як правильно 
розуміти Біблію» [Полкінхорн, 2004, с. 15]. 

У цьому сенсі, поза сумнівом, слід визнати очевидний факт, 
що у справі Галілея були задіяні й особистісні аспекти: само-
любство Папи Урбана  VIII, амбіції астрономів-єзуїтів, мар-
нославство вчених-домініканців. Тому, віддаючи належне де-
лікатності даного питання і водночас не відкидаючи великої 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

312

помилки, яку зробила католицька влада, варто зазначити, що 
і представники науки, і представники Церкви були на рівні 
знань своєї епохи. Урешті, як показав досвід, необхідно пого-
дитися із констатацією Джона Полкінхорна: «Історія із Галі-
леєм жодним чином не може бути розцінена як доказ того, 
що наука та релігія абсолютно несумісні. Один приклад неро-
зумної поведінки ще не означає непримиренного протиріч-
чя» [Полкінхорн, 2004, с. 15]. Тенденція спрощеного тлумачен-
ня стосунків науки і віри спростовують слова самого вченого: 
«Прогрес астрономії помножує в наших душах хвалу Богові» 
[Климишин, 1993, с.44]. 

Тож, з огляду на сказане, можемо поставити кілька риторич-
них запитань: 

1) зважаючи на те, що для «кожної людини конфесійної сві-
домості релігія виступає безперечним нормативно-регулю-
ючим началом, тим сенсоутворюючим первнем та ідеальним 
виміром буття, приписи якого слугують джерелом святості 
і натхнення, найвищої цінності та призначення» [Шевченко, 
2013, с. 357], то як могло так статись, щоб саме християнство, 
яке нібито вело непримиренну боротьбу з наукою, створило 
культуру, в якій відбулася наукова революція? 

2) чому Микола Коперник, Йоганн Кеплер, Галілео Галілей, 
Ісаак Ньютон були саме християнами? Чому не конфуціан-
цями, не буддистами, не мусульманами? Відповідь очевидна: 
віра в її конкретній конфесійній експлікації є найпотужнішою 
силою, яка «виступає становою віссю конфесійної свідомос-
ті та запорукою як пізнавальної так і практичної сфер люд-
ського життя» [Шевченко, 2013, с. 357]. Наявність або відсут-
ність релігійної свідомості зумовлює принципові відмінності 
світосприйняття та світопереживання і, відповідно, впливає 
на ціннісно-смислові орієнтири людини, спричинює аксіоло-
гію її мислення. Коперник, Кеплер, Галілей, Ньютон та інші 
батьки науки були людьми проникливого розуму, помноже-
ного на мудрість віри, що налаштовує «проти закам’янілих 
бастіонів людської темноти» [Сверстюк, 2015, с. 158]. Зрештою, 
«Христос є Спасителем науки у настільки правдивому сенсі, у 
якому Він є також її Творцем», — наголошує вчений-фізик Які 
Стенлі [Stanley, 1988, с. 8]. 

Отже, якщо спробувати неупереджено відчитати проблема-
тику стосунків віри й науки під таким кутом зору, то здається 
неможливим постання науки поза містико-трансцендентним 
досвідом християнства взагалі і його особистою експлікацією 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

313

шляхетними, духовно заклопотаними людьми зокрема. А тому 
протиставлення християнства науці є нічим іншим, як міфом 
або «ідолом театру / палацу».

ІІ. Християнсько-богословські підстави появи науки
Наука апріорі має історичну форму існування, у неї був до-

сить затяжний «ембріогенез», історія якого сягає прадавніх ча-
сів. Однак справжнє її народження припадає на XVIІ ст. Філосо-
фія науки, реконструюючи принципи наукового світоглядного 
інтер’єру, засвідчує, що в Західній Європі приблизно з середи-
ни XVI і до кінця XVIІ ст. змінюється і картина світу, і засади 
його пізнання, які проіснували майже без змін протягом при-
близно 2000 років. XVIІ ст. називають століттям наукової рево-
люції. Спостерігаючи процес формування радикальних пере-
мін у науковому мисленні нового часу, а також зауважуючи, що 
наука не завжди була супутником людства, можна стверджу-
вати, що вона об’єктивно більше кореспондується з історією, 
як цивілізаційно-культурний феномен, а не з антропологією. 
Це  явище не антропологічне, а суспільно-історичне. Тому не 
варто випускати з уваги, що даний феномен має чітку реєстра-
цію «пологового будинку», де він народився, має визначені ре-
альні часові та просторові координати, а саме: середина XVI — 
початок XVIІ ст., Західна Європа. Науковий шлях починається 
там, де в дослідника є чітко виражені методи збору та перевір-
ки інформації. Саме на межі XVI–XVIІ ст. у науковій практиці 
спостереження за явищами та подіями першими стали методи 
експериментування і дедуктивно-математичного моделювання 
результатів дослідження. Живий пульс і живий сенс цих підхо-
дів зрозумів і сформулював Галілео Галілей. Тому, якщо макси-
мально спростити логіку розмірковувань, напрошується низка 
таких запитань:

•	Чому наука, тобто запит на зміну ментальних ціннос-
тей, постала саме в цей час, а не раніше?

•	Чому саме христоцентрична Європа стала «навігато-
ром» наукового способу мислення, а не Індія, буддист-
ський Китай чи ісламська Саудівська Аравія?

•	І найголовніше запитання: Європа, яка виносила і наро-
дила науку, була сфокусована на співпраці з Церквою 
чи на недовірі до неї?

Цими питаннями, властиво, й зумовлена необхідність ко-
ректного, але неодмінно всебічно виваженого й по-науковому 
об’єктивного осмислення того, як сучасна наука змогла роз-



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

314

винутися саме в контексті християнського світогляду, «у яко-
му постулюється існування розумного, всезнаючого, всемо-
гутнього Законодавця, здатного не тільки встановити єдину 
самодостатню систему законів світобудови, а й, на відміну від 
більшості сучасних нам законодавців, стежити за безперечним 
виконанням цих законів» [Горяїнов, 2022, с. 53]. Звичайно, що 
виходячи з такого розуміння, ми в жодному разі не можемо 
ігнорувати конкретні суспільно-політичні фактори, а особливо 
ті з них, мотиваційний підтекст яких зумовив світоглядні імплі
кації науки. Не заглиблюючись в деталі та ігноруючи довіль-
но-спекулятивні та профанно-містифіковані твердження про 
походження наукової картини світу, зазначимо, що причини 
історії наукової революції криються не в інтерналістській, а в 
екстерналістській моделі, тобто були зовнішніми стосовно са-
мої науки. Наука — це не онтологічно-антропологічна констан-
та, а була, є і буде «історично-культурною змінною», яка істотно 
залежить від динаміки змін соціального контексту. Передусім 
варто відзначити, що однією з об’єктивних передумов виник-
нення науки в XVI ст. стали релігійні війни. Це час Реформації 
і Контрреформації. Якщо люди приносять себе в офіру за свою 
віру, то вони не є байдужими чи духовно вигаслими. Виходить, 
що зародження наукової картини світу в Європі синхронізуєть-
ся з епохою максимально вибухової вібрації релігійної свідо-
мості та часом абсолютної релігійної нетерпимості. Вказуючи 
на активізацію суспільної ультрарелігійної діяльності, маємо 
ще раз підкреслити, що XVI ст. — це час священної інквізиції, 
період полювання на відьом. Християнство вимагає суворого 
вибору й самовідданості, наполягаючи, що не можна одночас-
но служити двом панам.

У світлі цих фактів необхідно зрозуміти: чому в суспільстві 
Реформації і Контрреформації сформувався великий запит 
на працю вчених? Чому і Католицька, і Протестантська Церк
ви так високо оцінили «соціальний статус науки»? Сподіваю-
ся, не буде перебільшенням стверджувати, що в XVI–XVIІ  ст. 
«сили Церкви (Католицької і Протестантської) були дуже ве-
ликі, доволі великі, щоб задушити будь-якого опонента в ко-
лисці. Ніякої сентиментальності, що ви!... якби інквізитори 
(протестантські або католицькі) побачили в науці загрозу, 
вони б її задушили. Цього не сталося» [Кураев, Христианство 
и наука]. Незалежно від оцінок, наукова субкультура повинна 
мати високий статус у базовій культурі того суспільства, у ме-
жах якого вона функціонує та конвертується. Принцип роботи 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

315

генералізованого алгоритму науки  — це соціальне визнання, 
схвалення та фінансування. У час народження наукового сві-
тогляду інквізиція мала в Європі неабияку владу. Це означає, 
що громадська думка, точніше, думка церковних еліт, спри-
яла науковому поступу. Принаймні такий підхід і розуміння 
матиме своє конечне виправдання, якщо врахувати, що нау-
ковий спосіб усвідомлення дійсності, пов’язаний із методами 
об’єктивації знання явищ, закріплених спостереженнями та 
експериментами, був тим прихильний християнському спо-
собу думання, що його повноправним методом виступає тіль-
ки реалізм, без сумнівних апеляцій до психологізму міфічних 
небожителів. Тут особливо звертає на себе увагу та обставина, 
що серед нових цінностей доби Відродження, епатуючих цер-
ковну свідомість, особливе місце належить алхімії, астрології, 
магії, езотерично-окультним вченням. Цей антихристиянський 
фактаж викликів, які активізувала доба Відродження, проливає 
світло на легітимізацію інквізиції, «полювання на відьом» і вод-
ночас пояснює органічну підтримку Церквою науки. Церква у 
цей критичний час нестабільності і турбулентності мала неаби-
яку потребу в союзнику для діяльної боротьби з магізмом та 
окультизмом. Тому, не зупиняючись на деталях всього спектру 
проблематики, підкреслимо, що:

•	по-перше, шляхом деміфологізації космосу Церква 
створила безкомпромісні, тверді та невблаганні необ-
хідні умови для народження науки;

•	по-друге, християнство, враховуючи деміфологізацію 
світу, є апріорі конституюючим законом узагальнення 
та синтезу наукових понять та принципів;

•	по-третє, наука, як дитина Церкви, є компліментом 
християнському світогляду і традиційним помічником 
та союзником проти «підміни реального знаками ре-
ального», проти симулякрів, ілюзії та життя у сфабри-
кованому світі.

У цьому самому контексті антирелігійна пропаганда, яка 
звинувачує Церкву в антинауковості, здається гідною подиву 
формальною застиглістю і «вчорашністю», виродженням у на-
бридливий провінційний штамп, виразний примітив і неми-
нуче сприймається як щось уже зужите, як смисловий нонсенс 
(коли не абсурд), спонукає до непоборних логічних труднощів.

Окремої уваги у світлі такої генези науки заслуговує доктри-
на про створення світу Богом. Вочевидь, нам слід прояснити 
цю провідну ідею, яка майорить перед нами як щось розмите 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

316

і загальне. Звісно, йдеться про те, що вся культурна традиція 
Середньовіччя була християнською. «Сказати «середньовіч-
ний» — означає сказати «християнський», і при цьому в доволі 
догматичному сенсі. Середньовічні люди вважали догматич-
ною істиною те, що Всесвіт був створений вільно і розумно від 
краю до краю, і тільки такий Усесвіт піддається науковому до-
слідженню», — підкреслює Які Стенлі [Stanley, 1988, с. 3]. Тут ми 
не можемо не звернути увагу на те, що в основі середньовічного 
світоглядного менталітету домінувала Біблія. А в основі Біблії, 
якщо окреслювати питання більш точно, наріжною була Блага 
Звістка про єднання людини і Бога, визначена екзистенційним 
значенням «діалектики сотвореного – несотвореного христоло-
гією», що абсолютно не збігається із грецькою космічною онто-
логією збігу Бога і світу. З цього неважко осягнути, що «творча 
діяльність християнського Бога, по суті, є актом онтологічним, 
адже в ньому конституюється існування іншого. Творча діяль-
ність платонівського бога, по суті,  — це акт естетичний, на-
дання форми передіснуючій матерії» [Зизиулас, 2012, с. 325]. 
Цим, власне, і пояснюється, що Біблійний Бог  — не Сонце, і 
не Місяць, і не Зорі. Він — їхній Творець, Він — надкосмічний. 
Біблія забороняє поклонятися тому, що не є Богом, категорич-
но застерігає від ідолопоклонства. Надкосмічність Бога Біблії 
засвідчує, що Біблія «не містить в собі догматів про природу та 
її закони, що робить біблійну традицію надзвичайно пластич-
ною у вирішенні питання науки» [Кураев, Христианство и нау-
ка]. Саме тому важливо не перейти ту тонку межу, за якою бо-
гослів’я перетворюється на ремісницьке трюкацтво, безглузді 
викрутаси, де виникає спокуса навчатися астрономії, фізики чи 
хімії за Біблією. Констатація того, що Біблія не має обов’язко-
вих космологічних аксіом, є вагомою підставою стверджувати, 
що в XVI–XVIІ ст. суперечка точиться не між наукою і релігією, 
а між новою науковою парадигмою, яку репрезентували Ко-
перник, Кеплер, Галілей тощо, і старою — антично-птолеме-
ївською. До речі, якщо Біблія не містить набору обов’язкових 
космологічних уявлень, то якою космологією користувалася 
середньовічна культура? Відповідь очевидна: «античною спад-
щиною» [Кураев, Христианство и наука]. І це нормально, адже 
біблійна віра не володіє своєю космологією. Тому ще раз варто 
наголосити: не було жодної боротьби між наукою і Церквою, 
була боротьба між наукою нового часу і античними поглядами 
на світ. Отже, виходячи із закономірності дослідження, може-
мо констатувати таке: 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

317

•	саме християнське уявлення про монотеїзм і творення 
світу з нічого деміфологізує світ, робить його доступ-
ним для раціонально-логічного пізнання, адже дистан-
ціювання світу від Бога робить його профанним, таким, 
що не збігається з Богом. Саме такий профанний, звіль-
нений від надмірного засилля богів, деміфологізований 
світ можна піддати експерименту. Тому, щоб виникла 
наука, світ повинен перестати бути святинею, інакше це 
було б богохульством4

•	концепція про створення світу передбачає, що світ впо-
рядкований, адже Бог  — розумне начало. Закономір-
ність устрою і пізнання світу є потужним мобілізуючим 
фактором, інтегративною характеристикою та основ-
ною рушійною силою наукової роботи;

•	хай там як, але наука не могла виникнути у язичницьких 
культурах, оскільки там багато богів і духів. Якщо кож-
ний бог і дух має свою зону впливу, є інтегративним ви-
міром феноменів, то процес вивчення об’єкта або яви-
ща буде дослідженням божеств, а не природи, це буде 
теологія, а не природознавство. Експліцитна функція 
щодо світу бачить його суто матеріальним. Щоб науко-
ва картина світу звільнилася від шаленства богів, їхніх 
інтриг і непередбачуваності, «стала підвалиною епісте-
мологічної структури, яку західна філософія відтепер 
називатиме суб’єкт-об’єктною парадигмою» [Гумбрехт, 
2020, с. 43], потрібний християнський монотеїзм;

•	урешті-решт, догмат про створення Богом світу відкри-
ває світ, який апріорі є достойним об’єктом вивчення. 

Важко переоцінити, яку вагу і значення має догмат про Бо-
говтілення в обґрунтуванні ролі християнства, у народженні 
науки. Звісно, тут ідеться про радикальний удар, який коперні-
канська революція завдяки халкидонській христології завдала 
по антично-середньовічній космологічній парадигмі. Спира-
ючись на зміст, форму та богословську структуру христології, 
ми свідомі того, що даний орос абсолютно зруйнував аристо-
телівсько-плотінський дуалізм земної і небесної фізики. Адже 
«сутнісна відмінність, — на думку Які Стенлі, — між небесною 
(надмісячною) і земною (підмісячною) матерією була для Аріс-
тотеля і Плотіна не лише філософським переконанням, але й 
релігійною догмою. Ця відмінність на практиці дорівнювала 
відмінності між божественним і мирським» [Stanley, 1988, с. 68–
69]. Таким чином, окреслюючи культурно-історичний контекст 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

318

та означуючи основні проблемні контури античної онтології, 
можемо сказати, що вона основну лінію поділу карбувала на 
межі «Бог — світ», між світом видимим і невидимим. А основна 
межа у християнській онтології пролягає зовсім в іншій систе-
мі координат: «сотворене — несотворене». Ці «схеми, — пояс-
нює митрополит Іван Зізіулас, — «сотворене —несотворене» і 
«Бог — світ» базово відмінні між собою. Перша робить діало-
гічний зв’язок абсолютно необхідним, тоді як друга не допускає 
його» [Зизиулас, 2012, с. 328]. Як бачимо, антична дихотомія 
«неба і землі» поступається місцем антиномії «Творець — тво-
ріння». Тому, не дошукуючись наразі інших варіативних спект
рів аргументації, робимо висновок: 

•	«наскільки, за уявленням античної науки, математичні за-
кони мають місце лише там, де немає матерії, змінної і 
плинної, настільки зняття принципового кордону між не-
бесним і земним і, відповідно — астрономією і фізикою є 
необхідною передумовою експериментально-математич-
ного природознавства» [Гайденко, Христианство, с. 54]; 

•	оскільки завдяки християнському догмату про Боговті-
лення математика втратила сакральний ореол (світ над-
місячних вічних законів), і, відповідно, її природа, закони 
й методологія виявилися сотвореними, тобто співмір-
ними з іншими сотвореними об’єктами і не є містич-
но-сакральними тайнами, то стала можливою математи-
зація науки і деієрархізація Всесвіту. Христос, який став 
плоттю, дозволив Галілею, Декарту, Ньютону та іншим 
вести плідний діалог із природою мовою математики;

•	щоб учені могли відправитися на пошук вічних істин до 
фізичного світу, потрібне було Втілення Сина Божого. 
Христологічний догмат став міцною, як граніт, обґрун-
тованістю наукової ідеалізації (наприклад: точка, лінія, 
абсолютно тверде тіло) і спричинив становлення сучас-
ної науки. Адже дійсність має сенс, однак цей сенс ніко-
ли не сприймається пасивно, не є інформацією, яку ми 
можемо вичитати з фактів і подій. Потрібне математич-
не моделювання, фізіологічна реакція тут не спрацьовує. 
Лише релігія, у якій смисловизначальним чинником є 
Логос, який став тілом, могла створити умови, «втілити» 
ідеальні математичні моделі в «тіло» об’єктивного фі-
зичного світу» [Копейкин, Богословие, с. 163].

Звичайно, що, виходячи з такого розуміння, ми в жодному 
разі не можемо ігнорувати й інші богословські фактори, які при-



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

319

вели до «розчаклування» Всесвіту і зародження науки, а особли-
во ті з них, мотиваційний підтекст яких зумовив історичну долю 
наукового мислення. А тому, осягаючи смислове та проблемне 
поле заданої теми, думаю, не зайвим буде зазначити, що христи-
янська тріадологія фактом визнання Ісуса Христа Єдинородним 
Сином Божим абсолютно нівелює античне вчення про світ як 
«єдинородного Сина Божого». Така гостро виражена полярність 
стала вирішальною. Річ у тім, що у «греків і римлян вираз «єди-
нородний» слугував, у піднесеному сенсі, предикатом до поняття 
«Всесвіт». Античний світ (Плутарх, Ціцерон, Платон тощо) «роз-
глядав Всесвіт як «єдинородну» сутність, оскільки бачив в ньому 
еманацію Першого Начала, або Вищого Блага, або Першодви-
гуна» [Stanley, 1988, с. 72-73]. Тому не є нонсенсом те, що з легкої 
руки християн, які знали справжнього «Сина Божого, Єдино-
родного від Отця перше всіх віків», вселенна не могла зберегти 
статус «первородного сина», який справедливо належить лише 
Тому, Хто Єдиносущний Отцеві. Християнство неминуче стало 
екзистенційним каталізатором для всіх людей доброї волі керу-
ватися об’єктивною константою і не плутати творіння із Твор-
цем. Статус Усесвіту як «єдинородного сина» зазнав фіаско. Отож 
християнське вчення про Єдинородного Сина Божого створило 
необхідні умови для радикального розриву із античною космо-
логією і стало ще одним кроком до зародження сучасної науки. 
Воно акуратно-демонстративно демонтувало некоординовану 
істиною спекуляцію щодо сакральності світу і розкрило шлях до 
його дослідження. Іншими словами, десакралізований світ мож-
на піддавати експериментам, не боячись покарання богів.

Отже, підсумовуючи, маємо всі підстави констатувати, що 
проблема взаємин християнства і науки потребує переосмис-
лення поза межами усталених міфів та ідеологічних кліше. Іс-
торичні приклади розвитку наукового знання в Європі Ново-
го часу переконливо свідчать, що християнський світогляд не 
лише не суперечив становленню науки, а й забезпечив її онто-
логічні, гносеологічні та аксіологічні підвалини.

Зокрема, християнський монотеїзм і догмат про створення 
світу з нічого деміфологізували природу, відкривши її для ра-
ціонального дослідження. Догмат про Боговтілення та христи-
янська онтологія подолали античну дихотомію «небесного» і 
«земного», створивши підстави для формування експеримен-
тально-математичного природознавства. Провідні вчені ХVI–
XVII ст. були глибоко віруючими християнами, для яких релі-
гія стала джерелом сенсу і натхнення в наукових пошуках.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

320

1.	 Stanley L. Jaki. The Savior of Science. Washington: Published by Regnery 
Gateway, 1988. 261 p.

2.	 Гумбрехт Г. Продукування присутності. Що значення не може переда-
ти  / пер. З англ. Іван Іващенко. Харків: IST Publishing, 2020. 192 с.

3.	 Горяїнов А. Основи критичного мислення. Київ: Книгоноша, 2022. 120 с.
4.	 Зизиулас И. Общение и инаковость. Новые очерки о личности и церк-

ви / Пер. с англ. (Серия «Современное богословие»). Москва: Издательст
во ББИ, 2012. ХІІ, 407 с.

5.	 Климишин І. Вчені знаходять Бога (Вступ до християнської апологети-
ки). Монастириськ, 1993. 93 с.

6.	 Копейкин К. В., прот. Богословие творения и проблема интерприта-
ции теоретической физики. Богословие творения / Под ред. А. Бодрова 
и М. Толстолуженко (Серия «Богословие и наука»). Mосква: Библейско-
богословский институт св. апостола Андрея, 2013. – 265с.

7.	 Маринович М. Як Україні виростити крила: Виступи, статті, доповіді, 
інтерв’ю (2018-2021). Київ: Дух і літера, 2021. 272 с.

8.	 Полкінхорн Дж. Наука и религия. Новый диалог. Москва: Республика, 
2004. 256 с.

9.	 Сверстюк Є. Світлі голоси життя. Київ: ТОВ «Видавництво «Кліо»», 
2015. 768 с.

10.	 Сіданіч І. Трансформація ставлення християнства до науки в сучасній 
гуманітаристиці. Вісник Полтавського національного педагогічного універ-
ситету. Філософія, соціологія, педагогіка. 2022. № 1(39). С. 73–86.

11.	 Фюрст М., Тринкс Ю. Філософія / Пер. з нім. Вахтанга Кебуладзе. Вид. 
друге. Київ: Дух і літера, 2019. 536 с. 

12.	 Філоненко О. Краса і вдячність. Вступ до теоестетики. А мотивами пуб
лічних лекцій. Київ: Колесо життя, 2025. 220 с. 

13.	 Чорноморець Ю. Еволюція візантійського неоплатонізму. Київ, 2011. 322 с.
14.	 Шевченко В. Православ’я в Україні і цивілізаційні виклики: історія та сучас-

ність. Київ: Видавничий відділ УПЦ Київського Патріархату, 2013. 639, [1] с.
15.	 Гайденко П., Христианство и генезис новоевропейского естествознания. 

URL: http://www.philsci.univ.kiev.ua/biblio/Gajd-crist.html  
16.	 Йоганн К. URL: https://uk.wikiquote.org/wiki/%D0%99%D0%BE%D0%B3

%D0%B0%D0%BD%D0%BD_%D0%9A%D0%B5%D0%BF%D0%BB%D0%B
5%D1%80 

Наука постає не антропологічною константою, а історично- 
культурним феноменом, що виник у конкретних просторово- 
часових обставинах християнської Європи. Важливим є й те, 
що християнське віровчення про єдиного Бога Творця запрова-
дило концепцію впорядкованого і пізнаваного світу, що стало 
основою наукової методології Нового часу.

Отже, протиставлення християнства і науки є історично 
необґрунтованим, а сучасні міждисциплінарні і трансдис-
циплінарні студії мають сприяти подоланню стереотипів та 
утвердженню діалогу на основі визнання спільних ціннісних і 
онтологічних засад. 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

321

17.	 Йоганн К. URL: https://slovoproslovo.info/johann-kepler/ 
18.	 Кураев А. диак., Христианство и наука. URL: https://www.benjamin.ru/

logos/kuraev/0015.html 

1.	 Stanley L. Jaki. The Savior of Science. Washington: Published by Regnery 
Gateway, 1988. 261 p.

2.	 Humbrekht H. Produkuvannia prysutnosti. Shcho znachennia ne mozhe 
peredaty  / per. Z anhl. Ivan Ivashchenko. Kharkiv: IST Publishing, 2020. 
192 s.

3.	 Horiainov A. Osnovy krytychnoho myslennia. Kyiv: Knyhonosha, 2022. 120 s.
4.	 Zyzyulas Y. Obshchenye y ynakovost. Novыe ocherky o lychnosty y tserkvy / 

Per. s anhl. (Seryia «Sovremennoe bohoslovye»). Moskva: Yzdatelstvo BBY, 
2012. KhII, 407 s.

5.	 Klymyshyn I. Vcheni znakhodiat Boha (Vstup do khrystyianskoi 
apolohetyky). Monastyrysk, 1993. 93 s.

6.	 Kopeikyn K. V., prot. Bohoslovye tvorenyia y problema ynterprytatsyy 
teoretycheskoi fyzyky. Bohoslovye tvorenyia / Pod red. A. Bodrova y 
M. Tolstoluzhenko (Seryia «Bohoslovye y nauka»). Moskva: Bybleisko-
bohoslovskyi ynstytut sv. apostola Andreia, 2013. – 265s.

7.	 Marynovych M. Yak Ukraini vyrostyty kryla: Vystupy, statti, dopovidi, 
interviu (2018-2021). Kyiv: Dukh i litera, 2021. 272 s.

8.	 Polkinkhorn Dzh. Nauka y relyhyia. Novыi dyaloh. Moskva: Respublyka, 
2004. 256 s.

9.	 Sverstiuk Ye. Svitli holosy zhyttia. Kyiv: TOV «Vydavnytstvo «Klio»», 2015. 
768 s.

10.	 Sidanich I. Transformatsiia stavlennia khrystyianstva do nauky v suchasnii 
humanitarystytsi. Visnyk Poltavskoho natsionalnoho pedahohichnoho 
universytetu. Filosofiia, sotsiolohiia, pedahohika. 2022. № 1(39). S. 73–86.

11.	 Fiurst M., Trynks Yu. Filosofiia / Per. z nim. Vakhtanha Kebuladze. Vyd. 
druhe. Kyiv: Dukh i litera, 2019. 536 s. 

12.	 Filonenko O. Krasa i vdiachnist. Vstup do teoestetyky. A motyvamy 
publichnykh lektsii. Kyiv: Koleso zhyttia, 2025. 220 s. 

13.	 Chornomorets Yu. Evoliutsiia vizantiiskoho neoplatonizmu. Kyiv, 2011. 322 s.
14.	 Shevchenko V. Pravoslavia v Ukraini i tsyvilizatsiini vyklyky: istoriia ta 

suchasnist. Kyiv: Vydavnychyi viddil UPTs Kyivskoho Patriarkhatu, 2013. 
639, [1] s.

15.	 Haidenko P., Khrystyanstvo y henezys novoevropeiskoho estestvoznanyia. 
URL: http://www.philsci.univ.kiev.ua/biblio/Gajd-crist.html  

16.	 Yohann K. URL: https://uk.wikiquote.org/wiki/%D0%99%D0%BE%D0%B3
%D0%B0%D0%BD%D0%BD_%D0%9A%D0%B5%D0%BF%D0%BB%D0%B
5%D1%80 

17.	 Yohann K. URL: https://slovoproslovo.info/johann-kepler/ 
18.	 Kuraev A. dyak., Khrystyanstvo y nauka. URL: https://www.benjamin.ru/

logos/kuraev/0015.html




