
322

Постановка проблеми у за-
гальному вигляді та її зв’язок із 
важливими науковими і прак-
тичними завданнями. Написання 
та публікації статей богословського 
характеру в тематичному полі спів-
віднесення науки і релігії сьогодні 
може видатися проблематичним 
через невелику кількість наукових 
фахових видань за спеціальністю B8 
Богослів’я (до 1 листопада 2024 р. — 
041 Богослів’я). Проте публікація 
статей богословського спрямування 
під кодом B10 Філософія (до 1 лис
топада 2024  р.  — 033 Філософія) 
значно полегшує процес публікації 
статей. Однак невирішеною зали-
шається проблема відсутності ґрун-
товних богословських вітчизняних 
досліджень українською мовою, що 
задовольнили  б вимоги багатьох 
наукових фахових видань до публі-
кацій. Серед таких видань наукове 
фахове видання «Вісник Львівсько-

У статті проаналізовано 
українські фахові наукові 
видання богословського і 
філософського змісту у 
плані розкриття проблеми 
взаємозв’язку між наукою 
та релігією в науково-
богословському дискурсі, а 
також для логіко-понятійної 
оцінки науково-богословських 
праць, що досліджують 
питання діалогу наукового 
і релігійного пізнання в 
контексті українськомовних 
наукових публікацій. Такий 
матеріал може лягти в основу 
інформаційної бази досліджень 
на тему співіснування науки 
і релігії та розуміння логіки і 
принципів їх взаємодії.

Ключові слова: наука і 
релігія, наукові фахові видання 
з богослів’я в Україні, богослів’я 
в Україні, українськомовні 
науково-богословські 
дослідження.

ДО ПРОБЛЕМИ ДІАЛОГУ НАУКИ І РЕЛІГІЇ: 
КРИТИЧНИЙ ОГЛЯД УКРАЇНСЬКОГО  
НАУКОВО-БОГОСЛОВСЬКОГО ДИСКУРСУ

ON THE PROBLEM OF DIALOGUE BETWEEN SCIENCE 
AND RELIGION: A CRITICAL REVIEW OF DOMESTIC 
SCIENTIFIC AND THEOLOGICAL DISCOURSE

диякон Всеволод СМІХ*
deacon Vsevolod SMIKH**

ORCID.org/0000-0002-0418-659X
УДК 215:234.23
DOI: 10.35332/2411-4677.2025.25.19

* Аспірант Київської православної богословської академії.
** Postgraduate student of the Kyiv Orthodox Theological Academy.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

323

The article analyzes domestic 
professional scientific publications 
of theological and philosophical 
content with the aim of tracing, on 
the one hand, the genesis of interest 
in the issues scientific research into 
the interrelations between science 
and religion in domestic scientific 
and theological discourse, and 
on the other hand, to carry out a 
logical and conceptual assessment 
of scientific and theological works 
on the problem of dialogue between 
scientific and religious knowledge 
by Ukrainian researchers 
specifically in the context of 
Ukrainian linguistic culture, 
which may constitute the main 
resource and information source 
base for research on the coexistence 
of science and religion as social 
institutions and, most importantly, 
an essential understanding of 
the logic and principles of their 
interaction.
The relevance of the problem of the 
lack of Ukrainian-language works 
translated and Ukrainian works 
created in Ukrainian universities 
extends far beyond the scope of this 
article, but within its scope it is 
defined by the lack of works on the 
subject of science and religion that 
would, on the one hand, provide an 
understanding of the essence of the 
interrelations between science and 
religion, and, on the other hand, 
the fulfillment of the requirements 
of professional publications, which 
prohibit the citation in the text 
and inclusion in bibliographic 
lists of sources published in 
Russian in any country, as well as 
sources in other languages if they 
are published on the territory of 
Russia.
In our opinion, the solution to 
the problem of scientific works 
and publications in Ukrainian 
appearing in Ukraine lies in a 

го університету», що публікує стат-
ті з, без сумніву, необхідною, але за-
пізнілою умовою: «забороняється 
цитування в тексті та внесення до 
бібліографічних списків тих дже-
рел, які опубліковані російською 
мовою в будь-якій країні, а також 
джерел іншими мовами, якщо 
вони опубліковані на території Ро-
сії» [Вісник]. Видається дивним, 
що лише на тлі повномасштабної 
війни країни, толерантно іменова-
ної сьогодні «агресором», введено 
ці вимоги. На тлі таких вимог не-
значною стала кількість українсько-
мовного богословського (і не лише 
богословського) наповнення акаде-
мічного середовища в Україні. За-
питання «Що робити богослів’ю?» 
в такій ситуації набуває особливої 
актуальності, якщо засадничі ака-
демічні праці з богослів’я в Україні 
доступні лише російською мовою. 
Можливе розв’язання проблеми в 
короткостроковій перспективі вба-
чається в таких заходах: або вико-
ристовувати й цитувати необхідні 
праці в іншомовному варіанті, які, 
втім, не завжди доступні чи взага-
лі відсутні, або шукати видання, де 
такі вимоги до цитування та фор-
мування бібліографічних списків 
не  висуваються. Вирішення проб-
леми в довготривалій перспективі, 
на нашу думку, передбачає зміну 
свідомості, сприйняття, способу 
мислення як окремого українця, 
так і цілого українського суспіль-
ства, що, зрозуміло, відобразиться 
на наукових працях.

Актуальність порушеної проб-
леми пов’язана із незначною кіль-



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

324

кістю українськомовних богослов-
ських праць із тематики взаємодії 
науки та релігії, які б забезпечили, 
з одного боку, розуміння суті цієї 
взаємодії, з іншого — дозволили б 
дотриматися вимоги не цитувати 
праць, опублікованих «російською 
мовою в будь-якій країні, а також 
джерел іншими мовами, якщо 
вони опубліковані на території Ро-
сії» [Вісник], та створювати нові до-
слідження з цієї проблематики.

Аналіз останніх досліджень і 
публікацій. Проблема дослідження українськомовного науко-
во-богословського простору як у контексті співіснування науки 
і релігії, так і в богословському контексті взагалі, практично не 
порушується. Однак темі діалогу науки й релігії та їх взаємозв’яз-
ку на теренах України присвячені праці різних науковців, росій-
ськомовних зокрема. Так, було опрацьовано електронні архіви 
Національної бібліотеки України імені В. І. Вернадського, архіви 
бібліотеки Інституту філософії ім. Г. Сковороди НАН України, 
Київської православної богословської академії, електронні архіви 
наукових фахових видань зі спеціальності B8 Богослів’я (041 Бого-
слів’я) (станом на 28 квітня 2025 р. їх є два) та архіви інших науко-
вих фахових видань зі спеціальності B10 Філософія (033 Філософія). 
Проблематиці співіснування науки та релігії на теренах України 
присвячено праці таких дослідників: Т. Стоянов, А. М. Шилтов, 
Г. А. Ароян, К. К. Жоль, В. Вайдліх, А. Свідзінський, О. Філонен-
ко, М. Коханевич, А. М. Кадикало, В. С. Лук’янець, О. М. Кравчен-
ко, Л. В. Озадовська, С.О. Стебльов, Л. О. Шашкова, свящ. І. Ор-
тинський, В. В. Климов, С. Головін, П. К. Лобазов, А. А. Панков, 
О. О. Ніколенко, О. Е. Нікітченко, С. Б. Кримський та ін.

Метою статті є ревізія вітчизняних наукових фахових видань 
та науково-богословського простору для пошуку праць, при-
свячених проблемі співіснування та взаємодії науки й релігії та 
визначення моральної придатності цих досліджень.

Досягнення мети передбачає виконання таких завдань:
•	аналіз та ревізія вітчизняних джерел і наукових фахо-

вих видань для виявлення праць відповідного тематич-
ного спрямування;

•	визначення актуальності цих праць у контексті сучасно-
го стану науково-богословського осмислення поруше-

change in the consciousness, 
perception, and way of thinking 
of both individual Ukrainians 
and Ukrainian society as a whole, 
which will subsequently be 
reflected in scientific works.

Key words: science and religion, 
Ukraine, science and religion in 
Ukraine, scientific professional 
publications on theology in 
Ukraine, theology in Ukraine, 
Ukrainian-language scientific and 
theological research.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

325

ної проблеми та їх відповідності щодо вимог до публі-
кацій в сучасних наукових фахових виданнях.

Виклад основного матеріалу дослідження. Наше дослі-
дження навряд чи є вичерпним, це радше спроба ревізії україн-
ськомовного середовища на тлі сучасних вимог фахових видань 
до публікацій статей.

Зацікавленість питаннями співіснування науки та релігії у 
всіх розвинених суспільствах була завжди, та особливо інте-
рес до цієї теми зріс після Другої світової війни, коли відпо-
відна проблематика стала окремою академічною дисципліною 
практично в усіх університетах світу. Близько сотні товариств 
і організацій, серед яких «Європейське товариство з вивчення 
науки і теології» (ЄТВНіТ) («European Society for the Study of 
Science and Theology» (ESSSAT)), проводять регулярні зустрічі 
та конференції, присвячені проблемі співіснування та взаємо-
дії науки та релігії. На тлі досягнень наших західних колег в 
Україні спостерігається кризове становище в розвитку науко-
во-релігійного діалогу.

У межах території сучасної України перші студії в цьому на-
прямі можна простежити з ХІХ ст. У 1884 р. при Харківській 
духовній семінарії виходив філософсько-богословський жур-
нал апологетичного спрямування «Віра і  розум». Кожне чис-
ло мало кілька розділів, серед яких були богословський і  фі-
лософський. Богословська частина висвітлювала матеріали з 
біблійної й церковної історії, патрології, агіографії, церковної 
археології. Філософська  — давала аналіз найрізноманітніших 
філософських учень. Багато уваги приділялося критичному 
аналізу вмісту найновіших на той час філософем і вчень. Також 
друкувалися роботи відомих зарубіжних філософів. Перевагу 
надавалося працям, пов’язаним із проблемою пізнання, зокре-
ма йдеться про працю Т. Стоянова «Наши новые “философы и 
богословы”» [Стоянов, 1888].

Відомі нам перші монографічні дослідження з теми нау-
ки і релігії в межах території сучасної України були написані 
російською мовою. ХХ ст. відкриває праця доктора медичних 
наук О.  М.  Шилтова «Мысли о Богочеловеке (с  философской 
и естественно-научной точек зрения)» [Шилтов, 1903]. На  ма-
теріалах Вірмено-григоріанської церкви побудована праця 
Г. А. Арояна «Критика современных богословских концепций 
взаимоотношения науки и религии» [Ароян, 1985]. Наприкінці 
ХХ ст. вийшли друком публікації С.  Б.  Кримського «Научное 
знание и принципы его трансформации» [Крымский, 1974], 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

326

тандему авторів К. К. Жоля і Е. Ю. Мережинської «Наука. Ре-
лигия. Общество» [Жоль, 1986], статті у журналі «Філософська 
і соціологічна думка» українською мовою В. Вайдліха «Про кон-
цепції, які примиряють природничі науки і теологію» [Вайдліх, 
1994], А.  Свідзінського «Релігія і сучасне природознавство» 
[Свідзінський, 1994], О. Філоненка «Наука і релігія: культороло-
гічна рецепція діалогу» [Філоненко, 1994] та ін. З’являлися регу-
лярні збірники конференцій, присвячених науково-релігійному 
контексту: «Роль науки, релігій та суспільства у формуванні мо-
ральної особистості» [Роль науки, релігій та суспільства у фор-
муванні моральної особистості, 1997]. Ми не мали змоги опра-
цювати всі праці з цієї теми через те, що не всі вони доступні 
в електронному вигляді, та й не ставили собі такого завдання, 
проте вкажемо на тенденції зацікавлення тематикою науки і ре-
лігії, дослідження з якої звершуються все ще здебільшого росій-
ською мовою навіть уже в незалежній Україні.

У 2004 р. в Одесі був опублікований збірник наукових статей 
з українськомовною назвою «Наука і релігія: Проблеми діало-
гу» [Наука і релігія: Проблеми діалогу, 2004], що не могло не 
порадувати, проте більшість статей у ньому були російською 
мовою: П. К. Лобазов, А. А. Панков «Перспективы сближения 
духовного и светского образования» [Лобазов, 2004], О. О. Ні-
коленко «Нейробіологічні системи: моделі «еволюції» і  «тво-
рення»» [Ніколенко, 2004], О.  О.  Ніколенко «Методологиче-
ские принципы в научном и религиозном знании» [Ніколенко, 
2004], О.  Е.  Никитченко «Релігійна толерантність у сучасній 
Україні» [Никитченко, 2004], Е. С. Петриковская «Диалог нау-
ки и религии в философском наследии А. Ф. Лосева» [Петри-
ковская, 2004]. Праця М. Коханевича «Наука открывает что есть 
Бог. Новое миропонимание: понимание мира как живой и 
разумной сущности — Божества, детьми, которого мы являем-
ся» [Коханевич, 2004]. Невелика за обсягом стаття Т. Шевчука 
«Наука і релігія: історія відносин» у журналі «Сторінки історії» 
[Шевчук, 2012] та ін.

На початку 2000-х років виникають і українськомовні дис-
ертації  /  монографії: А. М. Кадикало «Проблема свідомос-
ті у контексті взаємодоповняльності релігійного та наукового 
дискурсів» [Кадикало, 2006], В. С. Лук’янець, О. М. Кравченко, 
Л. В. Озадовської «Науковий світогляд на зламі століть» [Лук’я-
нець В. С., Кравченко О. М., 2006], С. О. Стебльов «Діалог науки 
та релігії в контексті культурної трансформації публічної сфе-
ри» [Стебльов, 2007], Л. О. Шашкова «Діалог науки і релігії в 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

327

культурно-історичному контексті» [Шашкова, 2008], В. В. Кли-
мов «Відношення між наукою і релігією як індикатор духовно-
го поступу: релігієзнавчий аспект» [Климов, 2015]. Досить ваго-
мим україномовним напрацюванням із порушеної проблеми 
є праця свящ. І. Ортинського «Християнство в його виявах і 
сьогочасних проблемах», частини якої присвячено проблема-
тиці науки і релігії [Ортинський І., свящ., 2014, с. 98–234]. Хрес-
томатійною є невелика праця про науку і релігію С. Головіна 
«Біблія і наука: основи правильного світогляду» [Головін, 2019], 
де висвітлено історичний контекст розвитку науки і релігії та 
способи їх співіснування.

Висновки. Отже, критично осмисливши та проаналізував-
ши українські джерела і наукові фахові видання на наявність 
досліджень на тему специфіки функціонування науково-релі-
гійного дискурсу, зауважимо, що кількість їх доволі незначна 
(визнаємо, що, можливо, деякі праці залишились поза нашою 
увагою). Незважаючи на це, вивчені дослідження продовжу-
ють бути частиною українського загального науково-освітнього 
наративу і не втратили актуальності в проблемному полі саме 
свого часу. Наука розвивається і зумовлює розвиток богослів’я, 
яке завжди реакційне, тож потреба у філософському та бого-
словському осмисленні сучасного стану наукових і технологіч-
них досягнень не втрачає значущості.

Згадані дослідження, якщо покласифікувати їх за сучасною 
нумерацією спеціальностей, належать до спеціальності B10 Фі-
лософія (до 1 листопада 2024 р. — 033 Філософія; а згідно із кла-
сифікацією 2011 р.: 09.00.04 — Філософська антропологія, філо-
софія культури; 09.00.06  — Логіка; 09.00.11  — Релігієзнавство), 
виконані переважно у філософському, іноді релігійно-філософ-
ському напрямі і не містять осмислення нашої проблематики у 
світлі святоотцівської спадщини, Священного Передання і Свя-
щенного Писання, тому їх важко вважати богословськими до-
слідженнями. Також впадає в око певна випадковість цих праць, 
які швидше нагадують атлета, що долає смугу з перешкодами 
(біг стипль-чез), оскільки автор(и)-дослідник(и), висвітлюючи 
питання співіснування науки і релігії, не розкривають контексту 
цього явища, не досліджують взаємозв’язки між наукою та ре-
лігією, що часто мають глибинний, неочевидний характер.

Потрібно також акцентувати увагу на тенденціях, які при-
сутні практично у кожній зі згаданих монографій та дисерта-
ційних досліджень, — це використання здебільшого російсько-
мовних джерел, навіть якщо текст праці українською мовою. 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

328

Мабуть, ніщо так не характеризує менталітет науковця і його 
світогляд, як література у його бібліографічному списку. Це, 
напевно, чи не найкрасномовніший індикатор розвитку украї
номовних науково-академічних праць. Тож вимоги фахових 
наукових видань в Україні позбуватись російського і російсь
комовного спадку, з одного боку, мають бути незалежними 
від політичної ситуації в країні, а з іншого — вони показують 
скромність здобутків української науки й українськомовних 
публікацій та мають стати каталізатором створення нових 
українських і українськомовних студій, які будуть актуальними 
не лише в межах нашої держави, а й стануть незамінним внес
ком у розвиток науки (богословської зокрема) в усьому світі.

1.	 Ароян Г.А. Критика современных богословских концепций взаимоот-
ношения науки и религии: / На материалах армяно-григориан. церкви / 
Дисс. на соиск. учен. степ. канд. филос. наук / 09.00. 06 /. Киев: 1985. 190 с.

2.	 Вайдліх В. Про концепції, які примиряють природничі науки і теоло-
гію. Філософська і соціологічна думка. 1994. № 11–12.

3.	 Вісник Львівського університету. Умови публікації / [Електронний ре-
сурс]. Режим доступу: http://fps-visnyk.lnu.lviv.ua/fps-visnyk.pdf

4.	 Головін С. Біблія і наука: основи правильного світогляду. (Серія: Непо-
хитні основи). Київ: Книгоноша, 2019. 96 с.

5.	 Жоль К.К., Мережинская Е. Ю. Наука. Религия. Общество. Киев: Поли-
тиздат Украины, 1986. 159 с.

6.	 Кадикало А.М. Проблема свідомості у контексті взаємодоповнювальнос
ті релігійного та наукового дискурсів: Дис. на здоб. наук. ступ. канд. фі-
лософ. наук (09.00.11) / Національний аграрний університет. Київ, 2006. 
192 с.

7.	 Климов В.В. Відношення між наукою і релігією як індикатор духовно-
го поступу: релігієзнавчий аспект: [монографія] [ред. О.М. Кузьміна]. 
Київ: Марченко, 2015. 318 с.

8.	 Коханевич М. Наука открывает что есть Бог. Новое миропонимание: 
понимание мира как живой и разумной сущности — Божества, детьми, 
которого мы являемся. Черновцы: Митець, 2004. 281 с.

9.	 Крымский С.Б. Научное знание и принципы его трансформации. Київ: 
Наукова думка, 1974. 205 с.

10.	 Лобазов П.К., Панков А.А. Перспективы сближения духовного и светс
кого образования. Наука і релігія: Проблеми діалогу / Одеськ. нац. ун-т 
ім. І.І. Мечникова: Наук.-дослідн. центр «Компаративістські досліджен-
ня релігії»; ред. кол.: Е.І. Мартинюк (гол. ред.), О.А. Івакін, В.А. Кравчен-
ко, та ін. Одеса: «Наука і техніка», 2004. С. 5–16.

11.	 Лук’янець В.С., Кравченко О.М.: Озадовська Л.В. Науковий світогляд на 
зламі століть: Монографія. Київ: Вид. ПАРА-ПАН, 2006. 288 с.

12.	 Наука і релігія: Проблеми діалогу / Одеськ. нац. ун-т ім. І.І. Мечнико-
ва: Наук.-дослідн. центр «Компаративістські дослідження релігії»; ред. 
кол.: Е.І. Мартинюк (гол. ред.), О.А. Івакін, В.А. Кравченко, та ін. Одеса: 
Наука і техніка, 2004. 208 с.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

329

13.	 Никитченко О.Е. Релігійна толерантність у сучасній Україні. Наука і релі-
гія: Проблеми діалогу / Одеськ. нац. ун-т ім. І.І. Мечникова: Наук.-дослідн. 
центр «Компаративістські дослідження релігії»; Ред. кол.: Е.І.  Марти-
нюк (гол. ред.), О.А. Івакін, В.А. Кравченко, та ін. Одеса: Наука і техніка, 
2004. С. 39–56.

14.	 Ніколенко О.О. Методологические принципы в научном и религиозном 
знании. Наука і релігія: Проблеми діалогу / Одеськ. нац. ун-т ім. І.І. Меч-
никова: Наук.-дослідн. центр «Компаративістські дослідження релігії»; 
ред. кол.: Е.І. Мартинюк (гол. ред.), О.А. Івакін, В.А. Кравченко та ін. 
Одеса: «Наука і техніка», 2004. С. 28–38.

15.	 Ніколенко О.О. Нейробіологічні системи: моделі «еволюції» і «творен-
ня» // Наука і релігія: Проблеми діалогу / Одеськ. нац. ун-т ім. І.І. Мечнико-
ва: Наук.-дослідн. центр «Компаративістські дослідження релігії»; ред. 
кол.: Е.І. Мартинюк (гол. ред.), О.А. Івакін, В.А. Кравченко, та ін. Одеса: 
Наука і техніка, 2004. С. 17–27.

16.	 Ортинський І., свящ., Християнство в його виявах і сьогочасних пробле-
мах. Вибрані твори / Упор., наук. ред. і авт. вступ. статті проф. А. Колод-
ний / Серія «Мислителі української діаспори». Київ: УАР, 2014. 905 с.

17.	 Петриковская Е.С. Диалог науки и религии в философском насле-
дии А.Ф. Лосева. Наука і релігія: Проблеми діалогу / Одеськ. нац. ун-т ім. 
І.І.  Мечникова: Наук.-дослідн. центр «Компаративістські дослідження 
релігії»; ред. кол.: Е.І. Мартинюк (гол. ред.), О.А. Івакін, В.А. Кравченко 
та ін.; Одеса: Наука і техніка, 2004. С. 57–70.

18.	 Роль науки, релігій та суспільства у формуванні моральної особистості: 
Зб. доп.: Друга міжнар. наук.-практ. конф. (14 листопада 1997 р. ). До-
нецьк, 1997. 64 с.

19.	 Свідзінський А. Релігія і сучасне природознавство. Філософська і соціоло-
гічна думка. 1994. № 11–12.

20.	 Стебльов С.О. Діалог науки та релігії в контексті культурної трансфор-
мації публічної сфери: Автореф. дис. на адоб. наук. ступ. канд. філос. 
наук (09.00.04) / Харківськ. нац. ун-т ім. В. Н. Каравіна. Харків, 2007. 160 с.

21.	 Стоянов Т. Наши новые «философы и богословы». Вера и разум. Харь-
ков. 1888. № 2. Kн. 1. C. 125–126.

22.	 Філоненко О. Наука і релігія: культорологічна рецепція діалогу. Філо-
софська і соціологічна думка. 1996. №3–4.

23.	 Шашкова Л.О. Діалог науки і релігії в культурно-історичному контексті: 
Монографія. Київ: Грамота, 2008. 328 с.

24.	 Шевчук Т. Наука і релігія: історія відносин. Сторінки історії. Вип. 34. 
2012. С. 168–173.

25.	 Шилтов А.М. Мысли о Богочеловеке. С философской и естественно-на-
учной точек зрения. Харьков, 1903. 96 с.

1.	 Aroyan G.A. (1994). Kritika sovremennykh bogoslovskikh kontseptsyi 
vzaimootnosheniya nauki i religii. Kyiv.

2.	 Vaidlikh V. (1994). Pro kontseptsii, yaki prymyriaiut pryrodnychi nauky i 
teolohiiu. Filosofska i sotsiolohichna dumka. (11–12).

3.	 Visnyk Lvivskoho universytetu. Umovy publikatsii. (2025). Retrieved from: 
http://fps-visnyk.lnu.lviv.ua/fps-visnyk.pdf



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

330

4.	 Holovin S. (2019). Bibliia i nauka: osnovy pravylnoho svitohliadu. Kyiv: 
Knyhonosha.

5.	 Zhol’ K.K., Merezhinskaya E. Yu. (1986). Nauka. Religiya. Obshchestvo. Kyiv. 
Politizdat Ukrainy.

6.	 Kadykalo A.M. (2006). Problema svidomosti u konteksti vzaiemodopovniuvalnosti 
relihiinoho ta naukovoho dyskursiv. Kyiv.

7.	 Klymov V.V. (2015). Vidnoshennia mizh naukoiu i relihiieiu yak indykator 
dukhovnoho postupu: relihiieznavchyi aspekt. Kyiv: Marchenko.

8.	 Kokhanevich M. (2004). Nauka otkryvaet chto est’ Bog: Novoe miroponimanie: 
ponimanie mira kak zhivoi i razumnoi sushchnosti – Bozhestva, det’mi, kotorogo my 
yavlyaemsya. Chernovtsy: Mitets’.

9.	 Krymskii S.B. (1974). Nauchnoe znanie i printsipy ego transformatsii. Kyiv: 
Naukova dumka.

10.	 Lobazov P.K., Pankov A.A. (2004). Perspektivy sblizheniya dukhovnogo 
i svetskogo obrazovaniya. Nauka i relihiia: Problemy dialohu. Naukovo-
doslidnytskyi tsentr «Komparatyvistski doslidzhennia relihii». Odesa, 5–16.

11.	 Lukianets V.S., Kravchenko O.M.: Ozadovska L.V. (2006). Naukovyi svitohliad 
na zlami stolit. Kyiv: Vydavnytstvo Para-pan.

12.	 Nauka i relihiia: Problemy dialohu. (2004). Naukovo-doslidnytskyi tsentr 
«Komparatyvistski doslidzhennia relihii». Odesa: «Nauka i tekhnika».

13.	 Nykytchenko O.E. (2004). Relihiina tolerantnist u suchasnii Ukraini. Nauka 
i relihiia: Problemy dialohu. Naukovo-doslidnytskyi tsentr «Komparatyvistski 
doslidzhennia relihii». Odesa, 39–56.

14.	 Nikolenko O.O. (2004). Metodologicheskie printsipy v nauchnom i 
religioznom znanii. Nauka i relihiia: Problemy dialohu. Naukovo-doslidnytskyi 
tsentr «Komparatyvistski doslidzhennia relihii». Odesa, 28–38.

15.	 Nikolenko O.O. (2004). Neirobiolohichni systemy: modeli «evoliutsii» i 
«tvorennia». Nauka i relihiia: Problemy dialohu. Naukovo-doslidnytskyi tsentr 
«Komparatyvistski doslidzhennia relihii». Odesa, 17–27.

16.	 Ortynskyi I., sviashchennyk. (2014). Khrystyianstvo v yoho vyiavakh i 
sohochasnykh problemakh. Kyiv: Ukrainska Akademiia Respublika.

17.	 Petrikovskaya E.S. (2004). Dialog nauki i religii v filosofskom nasledii 
A.F. Loseva. Nauka i relihiia: Problemy dialohu. Naukovo-doslidnytskyi tsentr 
«Komparatyvistski doslidzhennia relihii». Odesa, 57–70.

18.	 Rol nauky, relihii ta suspilstva u formuvanni moralnoi osobystosti. (1997). Donetsk.
19.	 Svidzinskyi A. (1994). Relihiia i suchasne pryrodoznavstvo. Filosofska i 

sotsiolohichna dumka. (11–12).
20.	 Steblov S.O. (2007). Dialoh nauky ta relihii v konteksti kulturnoi transformatsii 

publichnoi sfery. Kharkiv.
21.	 Stoyanov T. (1888). Nashi novye «filosofy i bogoslovy». Vera i razum. 

Khar’kov. № 2. Kniga 1., 125–126.
22.	 Filonenko O. (1996). Nauka i relihiia: kultorolohichna retseptsiia dialohu. 

Filosofska i sotsiolohichna dumka. №3–4.
23.	 Shashkova L.O. (2008). Dialoh nauky i relihii v kulturno-istorychnomu konteksti. 

Kyiv: Hramota.
24.	 Shevchuk T. (2012). Nauka i relihiia: istoriia vidnosyn. «Storinky istorii». 

Vypusk 34. 168–173.
25.	 Shiltov A.M. (1903). Mysli o Bogocheloveke. S filosofskoi i estestvenno-nauchnoi 

tochek zreniya. Khar’kov.




