
352

Постановка проблеми. Пер-
ший Вселенський Собор (325 р.) — 
подія виняткового значення не 
лише в історії Церкви, але й у по-
літичній історії тодішньої Рим-
ської імперії. Він відбувся в пе-
ріод, коли Церква щойно вийшла 
з епохи жорстоких переслідувань, 
почала осмислювати й  формулю-
вати основи свого віровчення та 
церковної дисципліни. Одночасно 
з цим на історичній арені постає 
нова християнська держава і роз-
починається новий тип взаємин 
між Церквою та державою, у яко-
му Собор постає як перший акт 
співпраці між сакральним і світ-
ським началами.

Головною метою скликання Со-
бору було формулювання віровчи-
тельної істини у відповідь на аріан-
ську єресь, зокрема утвердження 
догмату про єдиносущність Сина 
Отцю. Проте сама можливість 

У рік відзначення 1700-ліття 
Першого Вселенського Собору 
особливого значення набуває 
осмислення його канонічної 
спадщини у світлі сучасного 
богослов’я та церковного права. 
У статті здійснено лаконічний 
історико-канонічний аналіз 
двадцяти правил, ухвалених 
Нікейським Собором 325 
р. Розглянуто історичні 
передумови їх формування, 
проблематику церковного 
життя, що зумовила появу 
цих канонів, а також джерела, 
на які вони спиралися, 
зокрема Священне Писання, 
апостольське передання, досвід 
помісних соборів та вчення 
Отців Церкви. Показано, що 
Нікейський Собор не лише 
відреагував на актуальні 
виклики свого часу, але й надав 
ухваленим нормам вселенського 
характеру, чим заклав 
фундамент для подальшої 
систематизації канонічного 
права. Особливу увагу приділено 

ІСТОРИКО-КАНОНІЧНИЙ КОМЕНТАР 
ПРАВИЛ НІКЕЙСЬКОГО СОБОРУ

HISTORICAL-CANONICAL COMMENTARY  
ON THE CANONS OF THE FIRST ECUMENICAL 
COUNCIL OF NICAEA

ігумен Євфимій (ФУРСЕНКО)*
igumen Yefymii (FURSENKO)**

ORCID.org/0009-0007-8772-2338
УДК 262:271.2-284
DOI: 10.35332/2411-4677.2025.25.22

* Кандидат філософських наук, cтарший викладач кафедри церковно-практичних 
дисциплін.

** Candidate of Philosophical Sciences (PhD), senior lecturer at the Department of Church-
Practical Disciplines



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

353

зібрання понад трьохсот єписко-
пів зі всього християнського світу, 
практична участь державної вла-
ди в його підготовці та подальше 
визнання канонічної сили його рі-
шень заклали підвалини не лише 
догматичної, а й канонічної систе-
ми Православної Церкви.

Попри те що Нікейський Собор 
ухвалив лише двадцять канонів, їх 
кількість аж ніяк не зменшує його 
ваги та значущості. Кожне з правил 
відображало конкретні виклики 
та проблеми внутрішнього життя 
Церкви, які вимагали нормативно-
го вирішення. У своїй основі ці по-
станови не були абсолютно нови-
ми: вони мали попередні аналоги й 
джерела у правилах апостольських 
часів, рішеннях помісних соборів 
та святоотцівській спадщині. 

У сучасній церковній практиці 
ці правила часто трактують по-різ-
ному. Суперечливі тлумачення, а 
іноді й спроби ігнорування окре-
мих положень, зумовлюють потре-
бу глибшого джерельного аналізу, 
який би враховував історичний 
контекст їх виникнення, право-
ву логіку тогочасного церковного 
устрою, а також живу традицію їх 
застосування в подальші століття.

Аналіз останніх досліджень 
і публікацій. Вивчення правил 
Першого Вселенського собору має 
давню історію. Перші їх системні 
тлумачення з’явилися у працях ві-
зантійських каноністів XII–ХІІІ ст.: 
Йоана Зонари, Олексія Аристіна 
та Феодора Вальсамона. Їхні ко-
ментарі стали класикою канонічної 
традиції та заклали основу для по-

значенню цих правил для 
формування канонічної традиції 
Православної Церкви та їх 
актуальності в сучасному 
богословсько-правовому дискурсі.

Ключові слова: Церква, 
Вселенські собори, Нікейський 
собор, соборність, канони, 
церковна дисципліна, 
християнське віровчення, святі 
отці, церковна юрисдикція.и 

In the year marking the 1700th 
anniversary of the First 
Ecumenical Council, the reflection 
on its canonical legacy acquires 
particular importance in the 
light of contemporary theology 
and church law. The Council 
held in Nicaea in 325 was an 
unprecedented act of ecclesial 
conciliarity: the gathering of more 
than three hundred bishops from 
various regions confirmed the 
universal scale and significance 
of this event. The Nicene Council 
emerged as the Church’s response 
to the threat of dogmatic division 
and at the same time as the first 
institutional embodiment of 
the unity of the Church at the 
conciliar level. Special attention 
in this article is given to the 
canonical legacy of this assembly. 
A historical and canonical analysis 
of the twenty canons adopted by 
the Council is carried out. The 
study examines the historical 
preconditions for their formation, 
the problems of church life that 
necessitated their appearance, as 
well as the sources on which they 
were based: apostolic tradition, 
the experience of local councils, 
and the teaching of the Fathers 
of the Church. It is shown that 
the adopted canons possessed 
a clear logical and structural 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

354

дальшого сприйняття нікейських 
постанов у православному світі.

Наприкінці XIX – на початку 
ХХ ст. єпископ Никодим Мілаш сис-
тематизував і прокоментував цер-
ковні канони, спираючись на їх істо-
рію і патристичне засвоєння. Його 
дослідження стали важливим орі-
єнтиром для розвитку канонічної 
науки у слов’янському середовищі.

У ХХІ ст. інтерес до Нікейського 
собору значно посилився. Зокре-
ма, відзначення 1700-ліття цієї по-
дії стало важливим стимулом для 
нових історико-богословських сту-
дій та поглибленого аналізу його 
канонічної спадщини. До сучасно-
го корпусу праць також належать 
дослідження українських авторів, 
зокрема доцента кафедри церков-
но-практичних дисциплін прот. М. 
Лесюка [Лесюк М., 2013], який ви-
вчає історію та діяння Вселенських 
соборів, підкреслюючи їх значення 
для сучасного богослов’я та церков-
ної практики.

Мета дослідження  — проана-
лізувати канони І Нікейського Со-
бору в їх історичному та канонічному контексті з метою з’ясу-
вання причин їх ухвалення, особливостей змісту та впливу на 
подальший розвиток церковного права у Вселенській Церкві.

Виклад основного матеріалу дослідження. Перший Все-
ленський собор, відомий також як Нікейський собор, відбувся 
325 р. у м. Нікея (сучасна Туреччина) з ініціативи св. рівноапо-
стольного Костянтина Великого. Це був перший масштабний 
церковний форум, який зібрав єпископів з усього християн-
ського світу для обговорення фундаментальних богословських 
питань та подолання церковних єресей. Крім того, на соборі 
було вирішено низку адміністративних та церковно-правових 
проблем: встановлено єдину дату святкування Великодня, ок-
реслено церковну ієрархію, а також ухвалено двадцять канонів, 
які регламентували церковну дисципліну, тощо. 

composition and a distinctly 
formulated normative purpose, 
reflecting the Church’s responses 
to the pressing challenges of its 
time. It is determined that the 
rules of the Nicene Council dealt 
with the ordination of clergy, the 
definition of church jurisdiction, 
the establishment of canonical 
boundaries between dioceses, the 
treatment of apostates and heretics, 
as well as disciplinary norms for 
the clergy. Their significance for 
the formation of the canonical 
tradition of the Orthodox Church 
and their relevance for modern 
theological and legal discourse 
are emphasized. The conclusion 
is drawn that the canons of the 
First Ecumenical Council remain 
not only a historical monument 
but also a living source of church 
law, which retains its authority 
thanks to the steadfast foundations 
of faith, ecclesiastical order, and 
pastoral responsibility.

Keywords: Church, Ecumenical 
Councils, Nicene Council, 
conciliarity, canons, church 
discipline, Christian doctrine, 
Holy Fathers, church jurisdiction.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

355

Канони Першого Вселенського Собору, хоч і сформульовані 
в умовах ранньої Церкви, виявилися надзвичайно стійкими та 
універсальними у своїй правовій структурі. Вони торкаються 
питань, які й сьогодні не втрачають значення: правила висвя-
чення кліру, порядок церковної юрисдикції, канонічні межі 
між єпархіями, ставлення до відступників і єретиків, дисциплі-
нарні норми для духовенства тощо. Далі розглянемо історію та 
значення цих правил.

Перше правило відображає підхід Нікейського Собору до 
тілесної цілісності та дисципліни кліру. У ньому йдеться про 
допустимість служіння тим, хто зазнав фізичних ушкоджень не 
з власної вини (наприклад, через насильство з боку варварів), 
але водночас забороняється допускати до кліру, а тим більше 
залишати у ньому тих, хто навмисно вдався до самооскоплення 
[Книга правил, 2008, с. 24].

Єпископ Никодим Мілош пояснює, що приводом до при-
йняття цього правила став випадок пресвітера Леонтія з Антіо-
хії, який, не бажаючи відпустити жінку на ім’я Євстолія, з якою 
жив без шлюбу, і прагнучи уникнути підозри, сам себе оскопив 
[Никодим (Мілаш), 2015, с. 240]. За це його було позбавлено 
священства, а Собор вирішив поновити давні апостольські нор-
ми, підтвердивши недопустимість таких дій для духовенства.

Це правило також стало контекстом для ширшої дискусії на 
Соборі про шлюб духовенства. Частина єпископів пропонува-
ла заборонити кліру одружуватись і мати сім’ю. Однак єпископ 
Фіваїдський Пафнутій, сам подвижник і аскет, виступив проти 
надмірної строгості. Він зазначив, що подружжя не є нечистим, 
що не слід накладати непотрібного тягаря на священнослужи-
телів, а зв’язок чоловіка й дружини, укладений до рукополо-
ження, не може бути причиною для розлучення. Натомість він 
підкреслив, що надмірна строгість у цьому питанні може при-
нести Церкві ще більшої шкоди. 

Як відзначає єпископ Никодим: «така заява Пафнутія була 
цінною ще й тому, що і сам він ніколи не мав зв’язку із жінками, від 
самої юності проводячи цнотливе життя у монастирі» [Никодим 
(Мілаш), 2015, с. 244]. Таким чином Церква фактично і де-юре 
відкинула необхідність обов’язкової безшлюбності духовенства 
(целібату), надавши клірикам право самим вибирати — бути 
неодруженим чи жити у шлюбі. 

Так утвердилась традиція про одруження до хіротнії та, 
відповідно, заборони на одруження після рукоположення. 
Ця практика існувала у древні часи і відображена в Апостоль-



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

356

ських постановах, де, зокрема, зазначено: «в  єпископа, пресві-
тера і диякона належить поставляти одношлюбних, чи в живих 
будуть їхні дружини або вже померли» [Апостольські постанови, 
2011, с. 189]. Далі автор цієї пам’ятки наголошує, що «після 
рукопокладання недозволенно їм ні одружуватися, якщо вони не-
одружені, ні поєднуватися з іншими, якщо вони одружені: вони по-
винні задовольнятися тією дружиною, яку мали, коли прийшли до 
рукопокладання» [Там само].

Другим каноном встановлено заборону щодо поспішного ру-
коположення новонавернених без попереднього випробуван-
ня, бо як відзначили отці Собору, «і оголошеному потрібен час, і 
після хрещення потрібне подальше випробування» [Книга правил, 
2008, с. 24]. На думку Аристина [Правила святых вселенских со-
боров с толкованием, 2011, с. 11], це положення безпосередньо 
ґрунтується на 80-му правилі святих апостолів, у якому зазна-
чено, що «того, хто від язичницького життя прийшов і охрестився 
чи від порочного способу життя навернувся, неправильно одразу по-
ставляти у єпископи […] несправедливо невипробуваному ще одразу 
бути учителем інших» [Книга правил, 2008, с. 21].  

Водночас воно перегукується із 10-м правилом Сардикій-
ського собору [Книга правил, 2008, с.  140], яке вимагає, щоб 
кожний кандидат у священство перебував якийсь час у нижчо-
му ступені церковного служіння (наприклад, у чині читця чи 
іподиякона). Лише після цього, якщо його буде визнано гідним, 
допускається його поставлення у вищі ступені духовного сану.

Таким чином, поступовість і перевірка часом є необхідною 
умовою для піднесення у священнослужінні. Цей припис має 
подвійне значення: з одного боку, він захищає Церкву від не-
гідних і неперевірених служителів, а з іншого — утверджує мо-
ральну чистоту й авторитет кліру.

Третє правило перегукується з першим, адже, дозволив-
ши шлюб клірикам, Собор задля уникнення підозр обмежує 
проживання неодружених священнослужителів із сторонніми 
жінками, за винятком «матері, або сестри, або тітки, або тільки 
тих осіб, які поза всякою підозрою» [Книга правил, 2008, с. 25]. 

Четвертим правилом визначено обов’язкову участь кількох 
єпископів в  архиєрейській хіротонії. На перший погляд, це 
правило суперечить 1-му канону святих апостолів, яке запові-
дає, щоб єпископа поставляли «два або три єпископи» [Книга 
правил, 2008, с. 6]. Натомість соборне правило вимагає участі 
трьох єпископів, включно зі згодою відсутніх, яку підтвердже-
но письмово через листи.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

357

Утім, на думку Зонари [Правила святых вселенских соборов с 
толкованием, 2011, с. 17], ці приписи не суперечать один одно-
му. Апостольське правило під терміном «рукоположення» ро-
зуміє власне посвячення та покладання рук. Натомість правило 
собору під «поставленням і рукоположенням» має на увазі сам 
акт обрання єпископа. З цієї причини воно визначає, що об-
рання архиєрея не може відбутися інакше, як за участю трьох 
єпископів, що особисто зібралися, а також за підтвердженням 
згоди відсутніх, засвідченої у відповідних листах. 

Після обрання відбувається його остаточне затвердження, 
яке включає посвячення, через покладання рук єпископів, що 
його очолює митрополит області. 

П’яте правило Нікейського Собору має вагоме значення у 
контексті церковної дисципліни та соборного устрою. Його 
зміст спрямований на те, щоб рішення про відлучення кліриків 
від церковного спілкування, винесені єпископом, не були оста-
точними і підлягали перегляду в разі сумнівів у їх об’єктивності.

Собор прямо забороняє іншим єпископам приймати в спіл-
кування осіб, відлучених в іншій єпархії, але водночас вста-
новлює механізм апеляції через обласний собор. Причиною 
прийняття цього правила стала реальна практика зловживань, 
коли деякі єпископи через особисту неприязнь чи упередже-
ність несправедливо відлучали підлеглих. 

Нікейський Собор у цьому правилі не лише окреслив принцип 
апеляційного перегляду дисциплінарних рішень, але й заклав 
традицію регулярного скликання обласних (помісних) соборів.

Було встановлено, що двічі на рік усі єпископи даної облас-
ті мають збиратися разом: перед початком Великого посту та 
восени. Метою цих зібрань було не лише вирішення апеляцій-
них справ, але й загальна оцінка стану церковного життя, зала-
годження непорозумінь між кліром та єпископатом, а також 
утвердження єдності в управлінні.

Шостий канон підтверджує привілеї Олександрійської, Рим-
ської та Антіохійської кафедр. У тлумаченні Зонари [Правила 
святых вселенских соборов с толкованием, 2011, с. 26] підкресле-
но, що це правило закріплює давній порядок, за яким згадані 
митрополити мали першість у своїх областях і без їхньої згоди 
не могло відбутися жодне важливе церковне діяння, зокрема ру-
коположення єпископів. Тим самим воно підтверджує провідну 
роль митрополита в збереженні канонічного порядку.

Зонара наголошує, що навіть за умови виборності єпископів 
громадою остаточне затвердження належало митрополитові. 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

358

Правило також передбачає, що при загальній згоді більшості 
виборців окремі заперечення не скасовують чинності обрання. 

Сьоме правило Нікейського Собору визнає за єпископом 
Єрусалима (Елії) особливе почесне становище серед єпископів 
Палестини, залишаючи адміністративне верховенство за мит
рополитом Кесарії. Єпископ Никодим Мілаш зауважує, що це 
рішення ґрунтується на древній пошані до святого міста як ду-
ховної колиски християнства, проте не надає йому автокефалії 
[Никодим (Мілаш), 2015, с. 276].

Таким чином, Собор поєднав збереження наявної митропо-
личої структури із символічним піднесенням авторитету Єру-
салимської кафедри. У подальшому, на III і IV Вселенських Со-
борах, це почесне становище переросте в патріарший статус.

Восьме і дев’ятнадцяте правила регламентують прийнят-
тя до церковного спілкування осіб із розкольницьких та єре-
тичних спільнот. Так, у восьмому каноні встановлено поря-
док прийняття до Церкви представників єресі «чистих», а у 
дев’ятнадцятому — павліан.  

Нікейський Собор постановив, що т. зв. «чисті» (новаціани), 
які приєднуються до Кафоличної і Апостольської Церкви, піс-
ля «покладення на них рук» [Книга правил, 2008, с. 27] повинні 
письмово засвідчити згоду приймати постанови Церкви; також 
для них було визначено термін покаяння. Клірики з їхнього се-
редовища можуть залишатися у своєму сані, однак у містах і 
селах, де вже є єпископ Кафоличної Церкви, саме він має єпис
копське достоїнство, а ті, що називалися єпископами серед 
«чистих», можуть бути зараховані як пресвітери чи хорєписко-
пи, аби уникнути подвійної ієрархії.

Стосовно ж павліан отці Собору визначили, що всі вони по-
винні бути знову охрещені. Колишні клірики після повторного 
хрещення можуть бути рукопокладені єпископом Кафоличної 
Церкви, якщо виявляться гідними; у протилежному випадку вони 
усуваються від священного служіння. Те саме стосується і тих, кого 
називали дияконисами: оскільки вони не мали справжнього руко-
положення, їх слід зараховувати до мирян [Там само, с. 30].

Дев’яте і десяте правило Нікейського Собору присвячені 
надзвичайно важливому питанню — допуску до священниць-
кого служіння лише тих осіб, які пройшли ретельне випробу-
вання і виявили себе гідними не лише з точки зору знань, але й 
морального життя.

9-те правило встановлює, що жодна людина не може бути 
рукоположена без попереднього випробування, а якщо така 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

359

особа визнала гріхи, але попри це була рукоположена — її слід 
усунути від священнослужіння. Церква, як зазначається у тексті 
канону, вимагає непорочності (1 Тим. 3:2). Єпископ Никодим 
Мілош пояснює, що випробування включало аналіз способу 
життя, богословських знань, мотивації служіння, а також спо-
віді, що засвідчувала внутрішню чистоту кандидата [Никодим 
(Мілаш), 2015, с. 282].

Наступне правило посилює попереднє положення, наголо-
шуючи: якщо хтось був поставлений у клір, будучи відступни-
ком або з прихованими важкими гріхами, незалежно від того, 
з відома чи з неуважності тих, хто його рукоположив, його ма-
ють позбавити сану. Особливо йдеться про тих, хто відпав від 
віри під час гонінь.

Правила 11–14 окреслюють покаянний шлях для різних ка-
тегорій християн, що зреклися віри. 

В одинадцятому правилі Нікейського Собору отці встано-
вили механізм повернення до Церкви тих, що відпали від віри 
добровільно, без примусу чи небезпеки. Для них визначено 
тривалий шлях покаяння: три роки перебування серед слухачів 
Писання, сім років стояння разом із тими, що каються, просячи 
прощення, а ще два роки молитви з вірними без причастя Свя-
тих Таїн [Книга правил, 2008, с. 27–28].

Зонара у своєму тлумаченні підкреслює, що таке покаяння 
«повинно бути щирим і нелицемірним, не з обманом, а з те-
плом і наполегливим старанням» [Правила святых вселенских 
соборов с толкованием, 2011, с. 42]. Лише за умови справжнього 
розкаяння ці особи можуть бути прийняті Церквою.

У дванадцятому правилі Нікейського Собору визначено, що 
ті, хто після сповідання віри знову повернувся на військову служ-
бу й домігся відновлення у військовому чині, мають три роки пе-
ребувати серед слухачів і десять років серед тих, що каються.

Аристин у своєму тлумаченні наголошує, що єпископи по-
винні звертати увагу на щирість і спосіб покаяння. Ті, що ка-
ються зі страхом Божим, зі сльозами, терпінням і милостинею, 
можуть бути прийняті до молитовного спілкування швидше, 
тоді як байдужі й формальні у своєму покаянні мають відбути 
повний термін епітимії [Правила святых вселенских соборов с 
толкованием, 2011, с. 47].

Тринадцяте правило Нікейського Собору закріплює норму, 
що має як богословське, так і пастирське значення: ніхто з тих, 
хто перебуває при смерті, не повинен бути позбавлений Свято-
го Причастя.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

360

Цим правилом Собор апелює до давнього церковного зви-
чаю, що зафіксований зокрема в 6-му правилі Анкірського Со-
бору [Книга правил, 2008, с. 104]. Воно набуває загального ха-
рактеру, перетворюючись на вселенську норму: усі, хто кається, 
але ще не завершили епітимії, в разі загрози смерті мають пра-
во на Святі Дари після належного випробування з боку єписко-
па чи священника.

У чотирнадцятому правилі Нікейського Собору постанов-
лено, що оголошені, які відпали від віри, повинні три роки пе-
ребувати серед слухачів Писання, а потім долучатися до молит-
ви разом з оголошеними.

П’ятнадцяте і шістнадцяте правила Нікейського Собору 
забороняють самочинні переходи єпископів, пресвітерів і дия-
конів з однієї Церкви до іншої. Перехід визнається недійсним, 
а клірик зобов’язаний повернутися до тієї громади, де він був 
рукоположений; у разі відмови накладається заборона у свя-
щеннослужінні. Такі переходи спричиняли смуту й суперечи-
ли апостольській традиції. 

У тлумаченні Вальсамона роз’яснено, що допустимим може 
бути лише переведення за рішенням собору і задля користі всієї 
Церкви, тоді як самовільне залишення кафедри чи вторгнення 
на чужу суворо засуджується [Правила святых вселенских собо-
ров с толкованием, 2011, с. 55]. Обидва правила спрямовані на 
утвердження церковного порядку та запобігання кар’єризму й 
розділенню громад.

Сімнадцятий канон засуджує лихварство серед духовенства. 
Аристин у тлумаченні зазначає, що це правило ґрунтується як 
на старозавітних приписах (Втор. 23:19), так і на євангельських 
настановах, які забороняють сріблолюбство. Він підкреслює, 
що клірики, які займаються позиками під відсотки, чинять 
тяжкий гріх і підлягають епітимії [Правила святых вселенских 
соборов с толкованием, 2011, с. 61].

Вісімнадцяте правило регулює літургійний порядок: дияко-
ни не повинні причащатися перед пресвітерами і «навіть сиді-
ти серед пресвітерів дияконам не дозволено» [Книга правил, 2008, 
с. 30]. Собор постановив припинити практику, коли диякони у 
деяких місцях роздавали Євхаристію пресвітерам чи приступа-
ли до Таїнства раніше за єпископів. Було визначено, що дияко-
ни повинні залишатися у своєму званні, як служителі єписко-
пів і співслужителі пресвітерів, приймаючи Євхаристію лише 
після них і з їхніх рук. Дияконам також заборонено сидіти се-
ред пресвітерів, оскільки це суперечить церковному порядку.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

361

У тлумаченнях каноністів підкреслюється, що правило спря-
моване на збереження ієрархічного порядку в Церкві. Диякон 
не має влади приносити Євхаристійну Жертву, а тому не може 
передавати її тому, хто цю владу має. 

Двадцяте правило Нікейського Собору постановляє, щоб у 
недільні дні та в період П’ятидесятниці вірні під час богослу-
жіння молилися стоячи, а не на колінах. Цим підкреслюється 
святковий характер неділі та днів після Пасхи, які символізу-
ють воскресіння Христове та майбутнє вічне життя.

Зонара у своєму тлумаченні пояснює, що постанова ґрунту-
ється на давній церковній традиції, яка веде свій початок ще від 
святих Отців і святителя Василія Великого. Недільний день роз-
глядається як образ очікуваного віку, «день восьмий», що пе-
ревершує часові межі і символізує нескінченність майбутнього 
Царства. Саме тому Церква постановила молитися стоячи, аби 
тілесним жестом виражати радість воскресіння і спрямовувати 
думку до небесної нагороди.

Висновки. Канони Собору були спрямовані на подолан-
ня актуальних викликів часу: визначення порядку прийняття 
розкольників та єретиків, встановлення покаянної дисциплі-
ни для відпалих, упорядкування життя кліру та захист єдності 
церковного управління. Вони відображають прагнення Собо-
ру зберегти внутрішню єдність Церкви, запобігти свавіллю та 
кар’єризму, відновити належну ієрархію й дисципліну. Разом 
із тим канони торкаються і моральних питань, забороняючи 
лихварство та інші практики, несумісні зі священним служін-
ням, а також окреслюють літургійний порядок, надаючи бого-
служінню відповідного богословського змісту.

Підсумовуючи можемо констатувати, що правила Першо-
го Вселенського Собору залишаються не лише історичною 
пам’яткою, а й актуальним джерелом церковного права. Вони 
не втрачають своєї сили, оскільки засновані на непохитних за-
садах віри, церковного порядку і пастирської відповідальності. 

Зовнішні обставини і сам світ досить відчутно змінився і далі 
продовжує змінюватись, але принципи, закладені у цих правилах, 
залишаються незмінними. Ми не маємо права знецінювати ні сам 
Нікейський Собор, ні його канонічну спадщину. Ці правила  — 
не  застарілі приписи, а наріжний камінь єдності, що витримав 
випробування буремних політичних епох і внутрішніх спокус. А 
сам Нікейський Собор належить до числа найважливіших подій 
християнської історії, і його авторитет не затьмарили навіть віки.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

362

1.	 Біблія. Сучасний переклад з давньоєврейської та давньогрецької мов. 
2-ге вид. Київ: Українське Біблійне Товариство, 2023. 1366 с.

2.	 Апостольські постанови / Київська православна богословська академія 
УПЦ Київського Патріархату; пер. укр. мовою єп. Епіфанія (Думенка). 
Київ: Вид. Від. УПЦ КП, 2011, 282, [2] c.

3.	 Книга правил святих апостолів, Вселенських і Помісних соборів, і свя-
тих Отців / Пер. С. Чокалюка. Київ: Вид.від. УПЦ КП, 2008. 367 с.

4.	 Лесюк М., прот.. Історія Древньої Церкви. Київ: Вид.від. УПЦ КП, 2013. 
773 [3] с.

5.	 Правила Православної Церкви з тлумаченнями єпископа Никодима 
(Мілаша) / Київська православна богословська академія ; упоряд. і пе-
рекл. С. М. Чокалюк. Київ: Вид. Від. УПЦ КП, 2015. Ч. 1. 815, [1] с.

6.	 Правила святых Вселенских Соборов с толкованием. Москва: 2011. 737 
[15] с.

1.	 Bibliia. Suchasnyi pereklad z davnoievreiskoi ta davnohretskoi mov. 2-he 
vyd. Kyiv: Ukrainske Bibliine Tovarystvo, 2023. 1366 s.

2.	 Apostolski postanovy / Kyivska pravoslavna bohoslovska akademiia UPC 
Kyivskoho Patriarkhatu ; per. ukr. movoiu yep. Epifaniia (Dumenka). Kyiv: 
Vyd. Vid. UPC KP, 2011. – 282, [2] s

3.	 Knyha pravyl sviatykh apostoliv, Vselenskykh i Pomisnykh soboriv, i 
sviatykh Ottsiv / Per. S. Chokaliuka. Kyiv Vyd. vid. UPC KP, 2008. 367 s.

4.	 Lesiuk, M., prot. Istoriia Drevnoi Tserkvy. Kyiv: Vyd. vid. UPC KP, 2013. 773 
[3] s.

5.	 Pravyla Pravoslavnoi Tserkvy z tlumachenniamy yepyskopa Nykodyma 
(Milasha) / Kyivska pravoslavna bohoslovska akademiia; uporiad. i perekl. 
S. M. Chokaliuk. Kyiv: Vyd. Vid. UPC KP, 2015. Ch. 1. 815, [1] s.

6.	 Pravyla sviatykh Vselenskikh Soborov s tolkovaniem. Moskva, 2011. 737 
[15] s.




