
182

Постановка проблеми у за-
гальному вигляді та її зв’язок із 
важливими науковими чи прак-
тичними завданнями.

У післянікейський період (IV ст.) 
християнська богословська думка 
зіткнулася з необхідністю чіткого 
визначення понять «усія» та «іпо-
стась» для захисту догмату Святої 
Тройці від єретичних спотворень, 
таких як аріанство чи савеліянство. 
Ця проблема мала не лише тео-
ретичне, а й практичне значення, 
адже неврегульованість терміно-
логії впливала на єдність Церкви 
та її вчення. Сьогодні актуальність 
цього питання зумовлена потре-
бою відновлення патристичної тра-

У статті досліджено внесок 
святителів Василія Великого та 
Григорія Богослова у формування 
та розвиток термінології 
«усія» та «іпостась» у 
післянікейський період (IV ст.), 
коли християнська Церква 
зіткнулася з необхідністю 
чіткого розмежування 
богословських понять для 
захисту догмату Святої Тройці. 
На основі детального аналізу 
їхніх творів, зокрема «Листів» 
та «Про Святого Духа» Василія 
Великого і «Богословських 
слів» Григорія Богослова, 
а також свідчень церковних 
істориків (Євсевій Кесарійський, 
Созомен, Феодорит) і сучасних 
українських досліджень 
(Г. Лубачівський, В. Сміх), 

БОГОСЛОВСЬКИЙ ВНЕСОК СВЯТИТЕЛІВ 
ВАСИЛІЯ ВЕЛИКОГО ТА ГРИГОРІЯ БОГОСЛОВА 
У ФОРМУВАННЯ ТА РОЗВИТОК ТЕРМІНОЛОГІЇ 
«УСІЯ» ТА «ІПОСТАСЬ» У ПІСЛЯНІКЕЙСЬКИЙ 
ПЕРІОД

THE THEOLOGICAL CONTRIBUTION OF ST. BASIL 
THE GREAT AND ST. GREGORY THE THEOLOGIAN 
TO THE FORMATION AND DEVELOPMENT  
OF THE TERMINOLOGY “OUSIA” AND “HYPOSTASIS”  
IN THE POST-NICENE PERIOD

протоієрей Михаїл ЛЕСЮК*
archpriest Mykhayil LESYUK**

ORCID.org/0009-0007-8772-2338
УДК 2-18
DOI: 10.35332/2411-4677.2025.25.9

* Кандидат наук із богослів’я, доцент, доцент кафедри церковно-практичних дисцип
лін Київської православної богословської академії.

** PhD in Theology, Associate Professor, Associate Professor at the Department of Church-
Practical Disciplines.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

183

диції в українському богослов’ї, що 
сприяє розвитку духовної освіти та 
міжконфесійного діалогу в умовах 
сучасних викликів.

Сучасні українські досліджен-
ня, зокрема праці Г.  Лубачівсько-
го, В. Сміха, а також термінологіч-
ні порадники та енциклопедичні 
статті, аналізують спадщину Кап-
падокійців, акцентуючи на їхньо-
му внеску в тринітарну терміноло-
гію [Лубачівський Г., 2019; Сміх В., 
2016; Термінологічно-правописний 
порадник, 2005; Велика українська 
енциклопедія]. Ці роботи спи-
раються на свідчення церковних 
істориків, таких як Євсевій Кеса-
рійський, Созомен та Феодорит 
[Історія Древньої Церкви, 2013]. 
Проте залишаються невирішени-
ми питання впливу цієї терміно-
логії на сучасну богословську осві-
ту в Україні, зокрема інтеграція 
патристичних понять у літургійну 
практику та міжконфесійний діа-
лог, що є  фокусом цієї статті. До-
слідження західних авторів, таких 
як Дж. МакГакін і Дж. Мейендорф, 
доповнюють аналіз філософськи-
ми та еклезіологічними аспектами 
[МакГакін Дж, 2004; Мейендорф 
Дж., 1974].

Мета статті  — дослідити бого-
словський внесок святителів Васи-
лія Великого і   Григорія Богослова 
у формування та розвиток термі-
нології «усія» та «іпостась» у  піс-
лянікейський період, показавши 
значення цієї диференціації для 
тринітарного й  христологічного 
догматів.

Завдання дослідження:

показано, що Каппадокійці 
закріпили формулу «μία 
οὐσία – τρεῖς ὑποστάσεις» 
(«одна усія — три іпостасі»), 
яка стала основою православної 
тринітарної та христологічної 
думки. У статті проаналізовано 
термінологічну ситуацію після 
Нікейського Собору (325 р.), 
де брак чіткості призводив до 
єретичних спотворень, таких 
як аріанство чи савеліянство, і 
висвітлено, як Василій Великий 
через філософські аналогії 
(наприклад, людська природа) 
розмежував спільну сутність 
і особові способи існування, 
а Григорій Богослов поєднав 
апофатизм і катафатизм, 
наголошуючи на єдності 
Божества в любові. Їхня 
термінологія лягла в основу 
догмату Халкидонського Собору 
(451 р.), де сформульовано 
єдність іпостасі і двох 
природ у Христі. Сучасне 
українське богослов’я активно 
використовує спадщину 
Каппадокійців для відновлення 
богословської освіти, інтеграції 
патристичних понять у 
літургійну практику та 
міжконфесійний діалог, що 
підкреслює актуальність 
їхнього внеску.

Ключові слова: Василій 
Великий, Григорій Богослов, 
усія, іпостась, тріадологія, 
христологія.

The article explores the theological 
contributions of St. Basil the Great 
and St. Gregory the Theologian to 
the formation and development of 
the terminology “ousia” (essence) 
and “hypostasis” (person) 
during the post-Nicene period 
(4th century), a time when the 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

184

Christian Church faced the urgent 
need to clarify theological concepts 
to safeguard the doctrine of the 
Holy Trinity. Through a detailed 
analysis of their works—such as 
St. Basil’s “Letters” and “On the 
Holy Spirit,” and St. Gregory’s 
“Theological Orations”—alongside 
testimonies from church historians 
(Eusebius of Caesarea, Sozomen, 
Theodoret) and contemporary 
Ukrainian scholarship (H. 
Lubachivskyi, V. Smih), the study 
demonstrates that the Cappadocian 
Fathers established the formula 
“μία οὐσία – τρεῖς ὑποστάσεις” 
(“one ousia – three hypostases”), 
which became the cornerstone 
of Orthodox Trinitarian and 
Christological thought. The article 
examines the terminological 
challenges following the Council of 
Nicaea (325 CE), where ambiguity 
fueled heresies like Arianism and 
Sabellianism, and highlights how 
St. Basil, using philosophical 
analogies (e.g., human nature), 
distinguished between the shared 
divine essence and individual 
modes of existence, while St. 
Gregory blended apophatic (God’s 
essence is beyond comprehension) 
and cataphatic (God is known 
through His actions) approaches, 
emphasizing the unity of the 
Godhead in love. Their terminology 
underpinned the doctrine of 
the Council of Chalcedon (451 
CE), which affirmed the unity 
of Christ’s hypostasis with two 
natures. Today, Ukrainian theology 
leverages the Cappadocians’ legacy 
to revitalize theological education, 
integrate patristic concepts into 
liturgical practices, and foster 
interdenominational dialogue, 
underscoring the enduring 
relevance of their work [Basil the 
Great, 2010, p. 305–306; Gregory 
the Theologian, 2010, p. 308–310; 

1.	 Проаналізувати терміноло-
гічну ситуацію після Нікейського 
Собору та виявити потребу у роз-
різненні понять «усія» та «іпостась».

2.	 Висвітлити богословський 
внесок святителів Василія Великого 
та Григорія Богослова у формуван-
ня та закріплення цих термінів.

3.	 Показати значення розріз-
нення «усія / іпостась» для розвит-
ку тринітарного й христологічного 
догматів у подальшій церковній 
традиції.

Об’єкт дослідження: богослов-
ська термінологія післянікейсько-
го періоду. Предмет дослідження: 
внесок святителів Василія Великого 
та Григорія Богослова у формуван-
ня та розвиток термінології «усія» 
та «іпостась».

Виклад основного матеріалу 
дослідження з повним обґрун-
туванням отриманих наукових 
результатів

Проблема термінології «усія» та 
«іпостась» загострилася після Ні-
кейського собору (325 р.), коли у 
Символі віри було проголошено, 
що Син є «єдиносущний» Отцеві. 
Частина богословів вважала ці тер-
міни синонімами, що призводи-
ло до звинувачень у тритеїзмі або 
модалізмі, про що свідчать праці 
Євсевія Кесарійського, Созомена та 
Феодорита [Лубачівський Г., 2019, 
с. 212–215].

Святитель Василій Великий 
(330–379) у своїх «Листах» і трактаті 
«Про Святого Духа» запропонував 
чітке розрізнення: «усія» — спільна 
природа Божества, а «іпостась»  — 
особовий спосіб існування. Він 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

185

використав аналогію з  людською 
природою («людина» як усія, «Пе-
тро» чи «Іван» як іпостасі), що до-
помагало уникнути плутанини 
[Василій Великий, 2010, с. 23; Термі-
нологічно-правописний порадник, 
2005, с. 305–306]. Василій відстою-
вав божественність Святого Духа, 
розрізняючи імена за сутністю та відношеннями, борючись із 
пневматомахами [Василій Великий, 2010, с. 47–70]. Його апофа-
тичний підхід, де сутність Бога об’являється через дії, був клю-
човим у протистоянні аріанству [МакГакін Дж, 2004, с. 150–160].

Святитель Григорій Богослов у «Богословських словах» роз-
винув ці ідеї, поєднавши апофатизм (недоступність сутності 
Бога) і катафатизм (пізнання через об’явлення). Він визначив 
«іпостась» як особовий вимір: ненародженість Отця, народжен-
ня Сина, ісходження Духа, зберігаючи єдність сутності в любові. 
Його формула «μία οὐσία — τρεῖс ὑποστάσεις» закріпилася на 
ІІ Вселенському Соборі (381 р.) [Григорій Богослов, 2010, с. 308–
310; Термінологічно-правописний порадник, 2005, с. 308–310]. 
Ця концепція стала основою христологічного догмату Халки-
донського Собору (451 р.), де сформульовано єдність іпостасі 
Христа з двома природами [Термінологічно-правописний по-
радник, 2005, с. 310–311]. Сучасне українське богослов’я вико-
ристовує ці ідеї для відродження освіти та літургійної практи-
ки [Григорій Богослов, 2018, с. 29–31].

Висновки з даного дослідження і перспективи подальших 
розвідок у цьому напрямі

1.	Василій Великий систематично розрізнив «усію» та «іпо-
стась», уникаючи богословських крайнощів [Василій Ве-
ликий, 2010, с. 23].

2.	Григорій Богослов додав риторичної глибини та закріпив 
це вчення [Григорій Богослов, 2010, с. 308–310].

3.	Розрізнення стало основою христологічного догмату 
Халкідона [Термінологічно-правописний порадник, 2005, 
с. 310–311].

4.	Сучасне українське богослов’я спирається на спадщину 
Каппадокійців для розвитку освіти [Григорій Богослов, 
2018, с. 29–31]. Перспективи подальших досліджень вклю-
чають аналіз впливу цієї термінології на сучасну літургій-
ну практику та її адаптацію в міжконфесійному діалозі.

Lubachivskyi H., 2019, p. 212–215; 
Terminological Guide, 2005, p. 
302–311].

Key words: Basil the Great, 
Gregory the Theologian, ousia, 
hypostasis, Trinitarian theology, 
Christology.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

186

1.	 Біблія. Переклад Української Православної Церкви (Православної 
Церкви України). Київ: Відділ зовнішніх церковних зв’язків ПЦУ, 2019. 

2.	 Василій Великий, свт. Творіння. Кн. 2: Листи. Т. ІІ. Київ: Видавничий 
відділ УПЦ КП, 2010. Григорій Богослов, свт. Творіння. Кн. 1: Слова. Т. І. 
Київ: Видавничий відділ УПЦ КП, 2010. 

3.	 Григорій Богослов. П’ять слів про богослов’я / пер. укр. Львів: УКУ, 2018. 
Історія Древньої Церкви: навчальний посібник. Київ: КПБА, [2013]. 

4.	 Лубачівський Г. «Літургійна боротьба св. Василія з аріанізмом…». Нау-
кові записки УКУ, 2019. 

5.	 Мейендорф Дж. Візантійська теологія: історичні тенденції та доктри-
нальні теми. Нью-Йорк: Fordham University Press, 1974. 

6.	 МакГакін Дж. Святий Григорій Назіанзин: інтелектуальна біографія. 
Crestwood, NY: St. Vladimir’s Seminary Press, 2004. 

7.	 Сміх В., прот. «Тріадологія та христологія». Труди Київської духовної ака-
демії. 2016. № 16 (188).

8.	 Термінологічно-правописний порадник для богословів та редакторів. 
Київ–Львів, 2005. 

9.	 Велика українська енциклопедія. Стаття «Василій Великий».

1.	 Bibliia. Pereklad Ukrainskoi Pravoslavnoi Tserkvy (Pravoslavnoi Tserkvy 
Ukrainy). Kyiv: Viddil zovnishnikh tserkovnykh zviazkiv PTsU, 2019. 

2.	 Vasylii Velykyi, svt. Tvorinnia. Kn. 2: Lysty. T. II. Kyiv: Vydavnychyi viddil 
UPTs KP, 2010. Hryhorii Bohoslov, svt. Tvorinnia. Kn. 1: Slova. T.  I. Kyiv: 
Vydavnychyi viddil UPTs KP, 2010. 

3.	 Hryhorii Bohoslov. Piat sliv pro bohoslovia / per. ukr. Lviv: UKU, 2018. 
Istoriia Drevnoi Tserkvy: navchalnyi posibnyk. Kyiv: KPBA, [2013]. 

4.	 Lubachivskyi H. «Liturhiina borotba sv. Vasyliia z arianizmom…». Naukovi 
zapysky UKU, 2019. 

5.	 Meiendorf Dzh. Vizantiiska teolohiia: istorychni tendentsii ta doktrynalni 
temy. Niu-York: Fordham University Press, 1974. 

6.	 MakHakin Dzh. Sviatyi Hryhorii Nazianzyn: intelektualna biohrafiia. 
Crestwood, NY: St. Vladimir’s Seminary Press, 2004. 

7.	 Smikh V., prot. «Triadolohiia ta khrystolohiia». Trudy Kyivskoi dukhovnoi 
akademii. 2016. № 16 (188).

8.	 Terminolohichno-pravopysnyi poradnyk dlia bohosloviv ta redaktoriv. 
Kyiv–Lviv, 2005. 

9.	 Velyka ukrainska entsyklopediia. Stattia «Vasylii Velykyi».




