
85

Цього року виповнується сторіч-
чя від отримання Томосу 13 листо-
пада 1924 р. Православною Церкв
ою в Польщі (понад 70 % вірян якої 
складали православні українці) та 
п’ять років від отримання Томосу 
6 січня 2019 р. Православною Церк
вою України.

Основні джерела дослідження:
Диптих Предстоятелей Помест-

ных Православных Церквей [Епис
коп Егорьевский Марк, 2007, с. 85–89].

«Томос Православній Церкві 
в Польщі» 13  листопада 1924  р., 
лист-відповідь від митрополита 

У 2024 р. православні 
віряни Польщі і України 
відзначатимуть два важливі 
ювілеї  – надання Томосів 
про канонічну незалежність 
Помісних Церков, зокрема, 
6 січня п’ять років для 
Православної Церкви України, 
а 13 листопада 2024  р. 
сторіччя з  дня  надання 
Константинопільським 
Патіархатом Томосу про 
автокефалію  Православної 
Церкви в Польщі. 
13 листопаада 1924 р. 
Вселенський патріарх Григорій 
VII разом з Священним Синодом 
видав Томос про автокефалію  
Православної Церкви в Польщі, 

ПОРІВНЯЛЬНИЙ АНАЛІЗ НАДАННЯ ТОМОСІВ
ПРО АВТОКЕФАЛІЮ ПРАВОСЛАВНИХ ЦЕРКОВ 
В ПОЛЬЩІ ТА УКРАЇНІ 13 ЛИСТОПАДА 1924 
ТА 6 СІЧНЯ 2019 РОКІВ

COMPARATIVE ANALYSIS OF THE TOMOSES ON 
AUTOCEPHALY GRANTED TO THE ORTHODOX 
CHURCHES IN POLAND AND UKRAINE 
ON 13 NOVEMBER 1924 AND 6 JANUARY 2019

протоієрей Миколай ЙОСИФЧУК*
archpriest Mykolai IOSYFCHUK**

ORCID.org/0000-0003-4730-7707

майор Ірина КРАСОТА***
 major Iryna KRASOTA****

ORCID.org/0009-0005-4701-9950
УДК 271.2
DOI: 10.35332/2411-4677.2025.25.5

* Кандидат наук із богослів’я, настоятель Свято-Олександрівської парафії в м. Києві.
** PhD in Theology, the abbot of Saint Alexander Parish in Kyiv.

*** Національна академія сухопутних військ імені гетьмана Петра Сагайдачного.
**** National Army Academy named after Hetman Petro Sahaidachny.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

86

Діонісія до Сєргія (Страгородсько-
го) 29 листопада 1927 р., та інші до-
кументи, на які будуть посилання 
[Мартирологія, 1957, с. 609 – 616; 
Ципин В., 1994, с. 311–315].

Лист митрополита Сергія (Стра-
городського) до митрополита Діо-
нісія від 24 вересня 1927 р., проте ав-
тор праці чомусь не надав відповідь 
останнього від 29 листопада 1927 р. 
[Лотоцький О., 1999, с. 461–463].

Звернення єпископату ПАПЦ і 
«покальний» лист Діонісія до рпц 
та рішення останньої щодо автоке-
фального статусу ПАПЦ і подаль-
шого становища її Предстоятеля у 
1948 р. [Ципин В., 1994, с. 311–315].

Определение Освященного Ар-
хиерейского Собора РПЦ «Об об-
ращении бывшего митрополита 
Киевского и всея Украины Фила-
рета» 29 ноября – 2 декабря 2017 г. 
[Базів В., 2020, с. 264–266].

Рішення Священного Синоду 
Вселенського Патріархату про ав-
токефалію Української Церкви 
[Уся правда про українське церков-
не питання, 2021, с. 21].

Патріарший і Синодальний То-
мос про надання автокефально-
го устрою Православній Церкві в 
Україні [Православний церковний 
календар ПЦУ, 2019; Клос В., 2019, 
с. 99–101].

На жаль, даною проблематикою 
практично не займалися українські 
церковні дослідники, які коротко 
торкалися Томосу Православної 
Церкви в Польщі без подання са-
мого тексту історичного докумен-
ту, це такі автори: В.  Борщевич 
[Борщевич В., 2021, 229, 240], І. Вла-

який було урочисто проголошено 
17 вересня 1925 р. у Варшаві 
за участю представників 
Константинопільської та 
Румунської Церков, ієрархів 
та духовенства Православно 
Церкви в Польщі, а також 
державних посадовців. У цьому 
історичному документі було 
чітко і недвозначно вказані про 
неканонічні дії московського 
патріархату щодо анексії у 
1686 р. Київської Митрополії, 
яка перебувала у складі 
Константинопільського 
Патріархату.
Власне Томос 1924 р. та інші 
сучасні державно-церковні 
події, стали основою  щодо 
дій Вселенського патріарха 
Варфоломія відносно 
Православної Церкви України.
Спочатку на засіданні 
Священного Синоду  
9–11 жовтня було прийнято 
«прохання про апеляцію від 
владик Філарета Денисенка 
та Макарія Мелетича і їх 
послідовників згадані вище 
особи були канонічно відновлені 
у своєму єпископському 
та священничому сані… 
Скасувати зобов’язання 
Синодального листа 1686 р...». 
Потім 15 грудня 2018 р. у 
Святій Софії  міста Києва 
відбувся Об’єднавчий Собор, на 
якому об’єдналось Українське 
Православ’я в Православну 
Церкву України та обрано 
Предстоятеля. 6 січня 
2019 р. православні українці 
отримають  довгоочікуваний 
Томос про автокефалію, яка 
була проголошена рівно 100 р. 
тому Законом УНР. Це буде 
мати епохальні наслідки 
не лише в релігійній сфері 
між Україною та Росією, 
а стане однією з причин 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

87

совський [Власовський І., 1999, 
с.  30], прот. Михаїл та Миколай 
Йосифчуки [Йосифчук Михаїл, 
прот., Йостифчук Миколай, прот., 
2014, с.  4–17; 2019, с. 252–278, 2020, 
с. 97–122; 2021, с. 65–84; 2023, с. 46–
85; 2023, с. 240–258], О.  Лотоцький 
[Лотоцький О., 1999, с. 461–464], 
прот. В. Клос [Клос В., прот., 2019, 
с. 154–155], В. Рожко [Рожко В., 2001, 
356–361; Рожко, 2017, с. 245–264],  
В. Савчук та Ю. Мулик-Луцик [Сав-
чук В.,та Мулик-Луцик  Ю., 1987], 
проф. А. Смирнов [Смирнов А., 
2021, с. 54], А. Стародуб [Стародуб 
А., 2021, 2021, 2023, 2024], І. Прелов-
ська [Преловська І., 2023, с. 167–191], 
оскільки назви їхніх монографій та 
статтей стосувалися інших історич-
них питань. 

Під час організованого проф. 
А. І. Смирновим круглого сто-
лу в Національному Університеті 
«Острожська Академія» (13 листо-
пада 2024 р.) було розглянуто низ-
ку проблемних питань щодо авто-
кефалії Правної Церкви в Польщі, 
зокрема представник останньої  — 
Р. Висоцький подав відомості про 
сучасні публікації з даного питання 
[Дослухаючись до голосу, 2024].

Важливим джерелом для статті 
щодо Томосу 2019 р. є «Православні 
Вісники Української Православної 
Церкви Київського Патріархату» 
за 1992–2019 рр. Зокрема, у № 6 за 
1992 р. детально описано проведен-
ня Всеукраїнського Православно-
го Собору і утворення Української 
Православної Церкви Київського 
Патріархату 25–26 червня 1992 р. 
[Православый Вестник, 1992, с. 2–6]. 

повномасштабного вторгнення 
московітів та тимчасової 
окупації з 2022 р.
Стаття присвячена  аналізу  
текстів Томосів у церковно-
канонічних питаннях. 
Висвітлено проблематику 
втілення положень 
зазначених документів у 
даний час. здійснено спробу 
авторами дослідити на 
основі існуючих доступних 
архівних і документальних 
джерел важливу проблему 
міжцерковних відносин 
у XX – XXI ст. Зокрема 
питання  отримання 
Томосу про  автокефалію 
Православної  Церкви в Польщі 
13 листопада  1924 р. та її вплив 
на  отримання Томосу  для 
Православної Церкви України 
6 січня  2019 р. Це все ставить 
завдання дослідникам сучасної 
церковної історії в написанні 
статтей, спонуканні молодих 
науковців до підготовки 
дипломних, а можливо, і,  
кандидатських чи докторських 
дисертацій. 
Беручи до уваги важку і 
кровопролитну сучасну 
боротьбу українського народу 
з московським агресором, 
всупереч нормам граматики та 
академічної науки, усі терміни 
та назви, пов’язані з т. зв. 
«православними» окупантами-
агресорами, будуть позначені з 
малої прописної букви.

Ключові слова: Автокефалія, 
Православна Церква в Польщі 
(ПАПЦ),  Православна Церква 
України (ПЦУ), Митрополит, 
Президент, Верховна Рада 
України, Томоси 13 листопада 
1924  та 6 січня 2019 рр., 
московія-росія, російська 
православна церква (рпц), 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

88

Окремо подано текст «Апеляции 
Митрополита Киевского и всея 
Украины к Святейшим православ-
ным патріархам и всем Главам По-
местных Православних Церквей» з 
листами колишнього єпископа Пе-
реяслав-Хмельницького Іонафана 
Єлецьких від 24  червня та  вересня 
1991 р. [Православый Вестник, 1992, 
с. 7–12]. Водночас редколегія дано-
го видання «забула» повідомити 
про поїздку делегації УПЦ  КП на 
чолі з митрополитом Філаретом до 
Стамбула одразу ж після проведен-
ня даного Собору [Башинський С., 
2024, с. 192; Щоткіна К., 2019, с. 135]. 
Дивним є те, що після об’єднан-
ня частини УПЦ з УАПЦ усі стат-
ті даногого журналу опубліковано 
тільки російською мовою, а Церква 
іменувала себе українською. При 
цьому загадки даного часопису 
не зникають. Усі наступні видан-
ня вже видавалися українською 
мовою. Виникла проблема, коли 
16  листопада 2017 р. Святійший 
Патріарх Київський і всієї Руси- 
України Філарет Денисенко напи-
сав т. зв. «покаяльного листа» до 
«Предстоятеля РПЦ, єпископату 
РПЦ», підписаши його без свого 
офіційного титулу як «ваш собрат 
Филарет». У виданнях «Право-
славного Вісника» УПЦ КП за лис
топад-грудень 2017  р. чомусь не-
має даного важливого документу, 
лише згадка про нього на засідан-
ні Священного Синоду 13  грудня 
2017  р. [Православий Вісник, 2017, 
№ 12, с. 9–18]. Зважаючи на гостру 
критику суспільства, Святійший 
Патріарх був змушений 1 грудня 

московський патріархат (мп), 
нквд-мгб-кгб-фсб.

In 2024, Orthodox believers in 
Poland and Ukraine will celebrate 
two important anniversaries – 
the granting of Tomos of 
canonical independence to the 
Local Churches, in particular, 
on 6 January, five years for the 
Orthodox Church of Ukraine, 
and on 13 November 2024, the 
centenary of the granting of 
the Tomos of autocephaly to the 
Orthodox Church in Poland by the 
Patriarchate of Constantinople. 
On November 13, 1924, 
Ecumenical Patriarch Gregory 
VII, together with the Holy 
Synod, granted a Tomos of 
Autocephaly to the Orthodox 
Church in Poland, which was 
solemnly proclaimed on September 
17, 1925, in Warsaw with the 
participation of representatives of 
the Churches of Constantinople 
and Romania, hierarchs and 
clergy of the Orthodox Church 
in Poland, as well as government 
officials. This historic document 
explicitly and unequivocally stated 
the non-canonical actions of the 
Moscow Patriarchate regarding 
the annexation in 1686 of the Kyiv 
Metropolitanate, which was part of 
the Patriarchate of Constantinople.
The 1924 Tomos and other 
contemporary state-church events 
became the basis for the actions of 
Ecumenical Patriarch Bartholomew 
regarding the Orthodox Church of 
Ukraine.
Initially, at the meeting of the 
Holy Synod on 9–11 October, a 
‘request for appeal from Bishops 
Filaret Denisenko and Makariy 
Meletich and their followers’ was 
accepted, and the aforementioned 
persons were canonically restored 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

89

провести «Пресконференцію про 
діалог з Російською Православною 
Церквою», де пояснив причини і 
наслідки даного «діалогу» [Право-
славий Вісник, 2018, № 1, с. 6–12]. В 
іншому числі цього самого видання 
вміщено статтю священника А. Хро-
мяка «Лист Святійшого патріарха 
Філарета Священному синоду Ро-
сійської Православної Церкви як 
повчання православному христия-
нину», у якій була спроба виправда-
ти появу цього «покаяльного листа» 
[Православий Вісник, 2018, № 7, с. 
41–44]. Проте у всіх зазначених чис-
лах офіційного видання УПЦ КП 
самого тексту листа так і не подано 
для ознайомлення і оцінки, тому ми 
змушені були звернутися до праці 
В. Базева (Додаток 6–7).

Окремо відзначимо важливі нау-
кові джерела щодо Томосу 2019 р., 
видані Православною Церквою 
України, у яких подано ґрунтовний 
аналіз провідних релігієзнавців су-
часної України — проф. О. Сагага-
на, А.  Смирнова, І.  Преловської, а 
також монахині Васси Ларіної та 
К. Вєтошкіна [Об’єднавчий Собор, 
2021, с. 134–153; Десять тез, 2024, 
с. 14–15, 30–38, 59–67, 72–79].

Автори, ознайомившись із до-
ступними публікаціями сучасного 
провідного українського дослідни-
ка А. Стародуба, до якого ми стави-
мося з великою повагою, на жаль, 
змушені зауважити, що цей автор 
у публікаціях щодо автокефалії 
Православної Церкви в Польщі об-
межує діяльність української влади 
на користь польської влади, ба біль-
ше — і радянської, а для останньої 

to their episcopal and priestly 
ranks... To cancel the obligations 
of the Synodal Letter of 1686...». 
Subsequently, on 15 December 
2018, a Unification Council 
was held at St. Sophia Cathedral 
in Kyiv, at which Ukrainian 
Orthodoxy was united into the 
Orthodox Church of Ukraine and a 
Primate was elected. On 6 January 
2019, Orthodox Ukrainians will 
receive the highly anticipated 
Tomos of Autocephaly, which 
was proclaimed exactly 100 years 
ago by the Law of the Ukrainian 
People’s Republic. This will have 
epoch-making consequences not 
only in the religious sphere between 
Ukraine and Russia, but will also 
become one of the reasons for a full-
scale invasion by Muscovites and 
temporary occupation from 2022.
The article examines the texts of 
Tomoses in terms of ecclesiastical 
and canonical issues. It highlights 
the challenges of implementing 
the provisions of these documents 
at present. The authors attempt 
to explore the important issue 
of inter-church relations in the 
20th and 21st centuries based on 
available archival and documentary 
sources. In particular, the issue of 
obtaining the Tomos of autocephaly 
for the Orthodox Church in 
Poland on 13 November 1924 
and its influence on obtaining the 
Tomos for the Orthodox Church 
of Ukraine on 6 January 2019. 
All this poses a challenge for 
researchers of contemporary church 
history in writing articles and 
inspiring young scholars to prepare 
theses, and possibly even candidate 
or doctoral dissertations. 
Considering the difficult and 
bloody contemporary struggle of 
the Ukrainian people against the 
Moscow aggressor, contrary to the 
norms of grammar and academic 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

90

наводить низку рідкісних джерел. 
Важливою помилкою науковця є 
подання у публікаціях низки жит-
тєвих моментів вбивці митропо-
лита Георгія Ярошевського Павла 
Латишенка (кол. архимандрита та 
кандидата богословія рпц Смараг-
да), тоді як важливіші істооричні 
особи згдані лише побіжно [Старо-
дуб, 2021, 2023, 2024]. 

Ми пропонуємо А. Стародубу 
2025 р. провести окремий «круглий 
стіл» стосовно Смарагда-Павла Ла-
тишенка, оскільки буде «ювілей» 
звільнення останнього з тюрми. Також пропонуємо, окрім 
польських, звернути більше уваги на матеріали українських ар-
хівів, зокрема Центрального державного архіву вищих органів 
та управління України.

Стаття православного митрополита Гальського Еммануїла 
Адамкіса (нині старець-митрополит Халкідонський) під про-
мовистою назвою «Шлях Церкви України до автокефалії», 
написана одночасно англійською, грецькою та українською 
мовами, допоможе зрозуміти причини та наслідки дій Мате-
рі-Церкви щодо України та долі православ’я в сучасний період 
[Еммануїл Адамкіс, 2021, с. 33–48]. 

Відзначимо також статтю блаженної пам’яті проф. КПБА 
С. Чокалюка, написану у співавторстві з прот. С. Колотом щодо 
участі державної влади в утвердженні автокефалії, яка була на-
друкована українською та англійською мовами [Колот С., Чо-
калюк С., 2021, с. 49–106; Чокалюк С., 2024, с. 5–6], а також окре-
му статтю прот. С. Колота щодо проблематики автокефалії 
[Колот С., Чокалюк С., 2017, с. 75–87].

Монографія кандидата наук з богослів’я С. Башинського є 
важливим продовженням видання професійних церковно-іс-
торичних праць з історії українського православ’я. Однак він 
чомусь не подав багато архівних матеріалів із зазначної теми, 
приховавши їх під «спецпіаркодами», нібито хтось їх зможе ви-
користати у своїх «наукових пошуках» [Башинський С., 2024]. 
Це дивно, оскільки посилання на джерела, яке використав да-
ний автор, не завжди позначено точно.

Водночас науково-публіцистичні праці В. Базева та К. Щот-
кіної [Базів В., 2020; Щоткіна К., 2019], які через певні причини 

science, all terms and names 
related to the so-called ‘Orthodox’ 
occupiers-aggressors will be 
written with a lowercase letter.

Keywords: Autocephaly, 
Orthodox Church in Poland 
(OCP), Orthodox Church of 
Ukraine (OCU), Metropolitan, 
President, Verkhovna Rada of 
Ukraine, Tomoses of 13 November 
1924 and 6 January 2019, 
muscovy-russia, russian orthodox 
church (roc), moscow patriarchate 
(mp), nkvd-mgb-kgb-fsb.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

91

майже недоступні для ознайомлення та вивчення, викликали 
неабиякий інтерес авторів даної статті, хоч у них немає поси-
лань на використані джерела.

Повертаючись до Томосу 1924 р., дивним здається те, що 
ймовірний ініціатор та автор Закону 1 січня 1919 р. проф. 
О.  Лотоцький у своїй праці «Автокефалія» після короткого 
позначення історичного та державного акту України, чомусь, 
згадавши зазначений документ, відразу переходить до подій у 
відродженній Польщі, у якій проживав після 1921 р. та помер 
у 1939 р. Шанований професор у названій вище науковій пра-
ці повністю «пропустив» важливі історичні події надання та 
отримання офіційного документу Вселенського Патріархату — 
Томосу Православній Церкві в Польщі у 1924 р. Водночас він 
подає дуже рідкісний лист т. зв. «Заместителя Патриаршого 
Местоблюстителя Сергия» у 1927 р. [Лотоцький О., 1999, с. 356–
361], але знову без відповіді Блаженнійшого Діонісія того само-
го року [Мартирологія, 1987, с. 613–616]; з оригіналами він мав 
можливість особисто ознайомитись, проживаючи у Варшаві та 
спілкуючись безпосередньо з Предстоятелелем ПАПЦ. 

Проф. МДА К. Скурат також чомусь не згадав про листування 
1927 р., проте повідомив у своїй праціпро інші листи Сергія до 
владики Діонісія — від 4 січня 1928 р. та 26 червня 1930 р., без 
подання його тексту, що зовсім не личить статусу «професора 
і доктора церковної історії». Далі зазначений представник мда-
рпц повідомив, що митрополит Діонісій, як предстоятель По-
місної Церкви не надав відповіді (а хто із свідомо віруючих пра-
вославних християн, тим більше архиєрей, міг мати бажання та 
духовні сили на продовження суперечки із «сексотом» нквд ссср? 
), а тому прийняв правильне канонічне рішеня — відправити їх 
на розсуд до Вселенського Патріарха [Скурат К., 1994, с. 300]. 

Водночас задля справедливості згадаємо про детальний 
аналіз причин та канонічного обґрунтування Томосу 1924 р. 
від проф. І. Власовського, однак без повного тексту документа 
[Власовський І., 1998, с. 31–39]. 

«Мартирологія Українських Церков» і В. Рожко надали авто-
рам можливість ознайомитися з українським перекладом (він 
має низку технічних та граматичних помилок, які потрібно до-
слідити в окремій статті), текст якого буде додано в додатках 
[Мартирологія, 1987, с. 610–612; Рожко В., 2001, с. 358–360].

 Щодо тексту Томосу 2019 р., то він був надрукований того 
самого року в Православному церковному календарі ПЦУ та 
у монографії прот.  В. Клоса «Автокефалія Української Цер-



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

92

кви» і подається в додатку даної статті. Оцінка цього доку-
менту залежить, на жаль, не лише від церковно-канонічних та 
богословських знань, а від власної позиції щодо сучасної ро-
сійсько-української війни, яка почалася в XXI ст. не від повного 
вторгнення в Україну 24 лютого 2022 р., а від початку окупації 
Криму — 20 лютого 2014 р., коли на Майдані ще гинули Герої 
Небесної Сотні. Власне події 2014 р. і подальша агресія росій-
ської федерації при сприянні московського патріарха та його 
підлеглих в Україні під облудливою назвою «УПЦ» спонукала 
Його Всесвятість Варфоломія звернути особливу увагу на дуже 
«проблемне українське питання», яке він як справжній архи-
пастир достойно виконав і вболіває щиро за долю усього пра-
вослав’я в Україні.

Дуже корисний аналіз Томосу здійснив С. Башинський (за-
хистив кандидатську дисертацію під керівництвом проф. КПБА 
І.М. Преловської) [Башинський С., 2024, с. 261–293].

Огляд праць російської історіографії. Перед викладом 
основного матеріалу дослідження згадаємо істориків РПЦ. Як 
і слід було очікувати, загальну негативну оцінку автокефалії 
Православної Церкви в Польщі та її Предстоятеля Блаженній-
шого Діонісія дали О. Кострюков [Кострюков А., 2015, с. 67–
69, 95, 173–174], О. Світич [Свитич А., 1959, с. 62–66, 20– 208], 
К. Скурат [Скурат К., 1994, с. 298–303], М. Шкваровський [Шка-
ровский М, 2010, с. 104, 194–196, 287; Шкаровский М., 2020, 
с. 77–78, 117, 165–166]. 

Єпископ рпц Єгор’євський Марк Головков у 2007 р. видав до-
сить рідкісну книгу — «Церковный протокол», яка допоможе 
нам розібратися в надзвичайно складних пробемах особливос-
тей традицій у богослужінні, титулах Предстоятелів Помісних 
Православних Церков та їх розташування у Диптиху [Марк (Го-
ловков), 2007, с. 78–82, 85–89].

Також слід згадати про знаного своїми працями та невтом-
ного викладача мда-рпц прот. В. Ципіна, який докладно, у стилі 
«русскава профєссора», описує події 1920-х і подальших знако-
вих для ПАПЦ років [Ципин В., 2012, с. 455, 459–460, 492, 726–743]. 

Таку саму оцінку ці автори дадуть Томосу Православній 
Церкві України та Блаженнійшому Митрополиту Епіфанію, 
зважаючи на свій російський церковний шовінізм та несприй-
няття авторитету Вселенського Патріарха. Автори вважали 
за необхідне не витрачати часу на оцінку сучасних подій від 
псевдоісториків із високими науковими званнями та посадами, 
бо, всупереч академічним, історичним та канонічним фактам, 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

93

проте в напрямі російського церковного шовінізму, т. зв. «рус-
скава мира» та «духовных скреп», вони однобічно й негативно 
описують те, що суперечить інтересам московії. 

Над складними й проблемними питаннями вивчення сві-
домої брехні, лукавства та подвійних стандартів не мають ви-
трачати свій час поважні українські дослідники історії україн-
ського православ’я XXI ст. (напр., митрополит Димитрій, прот. 
В.  Клос, І. Преловська, А. Юраш, В. Єленський, В. Борщевич, 
О. Саган, А. Смирнов, А. Стародуб та ін.), оскільки праці та 
дописи «рассійскіх історікав» повинні детально досліджувати 
на адекватність відповідні медичні працівники. Це стосується 
також усього сучасного населення московії-росії, починаючи 
від вищого політичного та церковного керівництва, щоб вони 
отримали справедливий кримінальний вирок за вчинені тяжкі 
злочини проти людяності, які прикриваються т. зв. «духовни-
ми скрепами, каноническим православием, руським миром» 
та іншими фантазіями хворих і біснуватих московитів.

Виклад основного матеріалу. 
1. ПАПЦ. Початок питання автокефалії Православної Церк

ви в Польщі (сьогодні ПАПЦ), як не дивно, спричинила наці-
онально-визвольна боротьба за незалежність України 1917–
1921 рр. і видання 1 січня 1919 р. Закону Української Народної 
Республіки щодо незалежності Православної Церкви в Україні 
[Закон, 1919, с. 3]. Автори даної статті раніше повідомляли про 
великий вплив українського політичного керівництва щодо 
отримання Томосу 1924 р. у зв’язку з їхньою діяльністю щодо 
церковних питань в період національно-визвольної боротьби 
нашого народу в 1917–1921 рр., із публікаціями яких можна  
ознайомить за посиланням [Йосифчук Михаїл, Йосифчук Ми-
колай, 2014, 2019, 2020, 2021, 2023]. 

 Водночас уже з того 1919 р. і до підписання Ризького дого-
вору 18 березня 1921 р. під фактично польською окупацією по-
ступово опинилося 1257 тис. км2 українських земель, які склали 
майже третину усієї Польщі. Відповідно до перепису 1931 р., на 
цій території проживало 8,9 млн. осіб, зокрема 5,6 млн. україн-
ців та 2,2 млн. поляків [Бойко О., 2006, с. 430–431]. Також на те-
риторії новоутвореної держави продовжували свою діяльність 
три єпархії рпц, які з 1921 р. очолювали архієреї: Волинська — 
єпископ Крем’янецький Діонісій Валединський, Холмська  — 
Сергій Корольов та новоутворена Пінсько-Поліська  — Пан-
телеймон Рожновський. Це викликало справедливі підозри з 
боку Польщі.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

94

Після зустрічі владик Георгія, Діонісія та Пантелеймона 
осінню із польським міністром віросповідань та освіти Рата-
єм і отримання ними відповідних державних декретів на Вар-
шавсько-Холмську, Волинську та Пінсько-Новогрудську єпар-
хії 28 вересня 1921 р. патріарх Московський Тихон призначив  
Георгія в. о. на Варшавсько-Холмську єпархію з посадою екзар
ха Православної Церкви в Польщі, Діонісія — на Волинь, Пан-
телеймона — на Пінськ-Новогрудок [Свитич А, 1959, с. 7–9]. 

Загалом, за інформацією проф. А. Смирнова, ПАПЦ мала 
на той час 5  єпархій, 340 деканатів-благочинь, 1160 парафій, 
1792 священнослужителів [Смирнов А., 2021, с. 55]. Водночас 
В. Рожко подає кількість православних храмів на історичній Во-
лині у 1945 р. (Волинська, Рівненська та північ Тернопільської і 
українська частина Пінської єпархії) — 1066 культових споруд 
[Рожко В., 2017, с. 247]. При цьому не враховано Холмщину, яка 
станом на 1 січня 1944 р. налічувала 186 парафій [Смирнов А., 
2021, с.  113]. Тобт можна зробити справедливий виснок, що 
українські парафії та монастирі на Волині становили абсолют-
ну більшість у Православній Церкві в Польщі.

Серед українців православними на 1921 р. було 2,7 млн осіб, 
і проживали вони у Волинському та Поліському воєводствах, а 
також на Холмщині й Підляшші, зокрема: Західна Волинь — 
1,5 млн осіб, Полісся — 437 тис. осіб, Холмщина — 263 тис. осіб 
та Підляшшя — 257 тис. осіб. Щодо Полісся, то, за іншими да-
ними, українців тут налічувалося лише 54 тис. осіб, а 708 тис. 
відносили себе до т. зв. «тутейша» і 75 тис. до білорусів. Вод-
ночас у Варшавському було 4637 православних із числа україн-
ців та росіян, які мешкали у Варшаві та кількох інших містах. 
Після поділу Варшавсько-Холмської єпархії у 1940 р. Варшав-
сько-Родомська єпархія налічувала всього 14 парафій, тоді як 
Холмсько-Підляшська станом на 1 січня 1944 р. — 186 парафій 
та 179 священнослужителів [Смирнов А., 2021, с. 94]. 

Якщо взяти дані про загальну кількість православних  — 
3,625500 тис. осіб [Савчук В., Мулик-Луцик Ю, Історія, 1989, с. 
351–352], то українці, зідно з поданими вище даними, склада-
ли понад 70 % вірян Православної Церкви в новоутвореній та 
визнаній міжнародними договорами у своїх межах Польської 
держави на 1921 р. 

В. Рожко повідомляє про стан православ’я на українських 
землях за кількістю парафій: Волинська єпархія — 760, Полісь-
ка — 298, Варшавська (Холмщина і Підляшшя) — 50 [Рожко В., 
2001, с. 335, 383]. Він також підтверджує, що серед усіх право-



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

95

славних вірян в Польщі українці складали 70  %, білоруси та 
росіяни — 29 %, поляки — 1 % [Рожко В., 2001, с. 342]. Автори 
допускають, що значну частину православних росіян станови-
ли зрусифіковані українці, яких на Поліссі і Підляшші також 
зараховано до «тутейша» та білорусів, а православних поляків 
до 1930-х рр. практично не було.

Щодо статистики, поданої у статті Трудів КДА за 2023 р., 
автори допустили технічну помилку щодо кількості парафій 
Волинської єпархії, подавши цифру 440 замість 760, а також 
площі українських земель, які відійшли до Польщі у 1921 р. 
1257 тис. км2, хоча насправді було 125, 7 км2 [Йосифчук Миха-
їл, прот., Йосифчук Миколай, прот., Красота І., 2023, с. 53–54]. 
Причиною є періодична відсутність електропостачання та по-
стійна повітряна тривога, які суттєво перешкоджають у науко-
вих дослідженнях та своєчасних виправленнях технічних поми-
лок. Однак це не стосується джерельної бази, зокрема архівів 
ЦДАВО-ВУ, із якими основний автор працює з 1999 р.

24–30 січня 1922 р. відбувся перший Собор єпископів Право-
славної Церкви в Польщі, де були присутні зазначені владики; 
на ньому вирішувалося правове становище в нових політичних 
умовах [Свитич А, 1959, с.  13–15]. Зважаючи на спротив про-
московських ієрархів, на Соборах Єпископів у травні-червні 
1922  р. вирішено висвятити в сан єпископа архимандритів: 
Олександра Іноземцева — 4 червня та Олексія Громадського — 
3 вересня того самого року [Свитич А, 1959, с. 16–17, 19]. Таким 
чином, встановлювалася нова канонічна ієрархія Православної 
Церкви в Польщі, яка згодом поставить українських єписко-
пів (у 1932 та 1940–1943 рр.), яких Архиєрейський собор РПЦЗ 
9 травня 1946 р. у Мюнхені визначив як «продолжение липковс-
кого расскола и безблагодатное собщество», кліриків якого слід 
приймати лише як мирян (?) [Костриков, 2015, с. 173–174]. 

Таку саму позицію щодо української ієрархії даного періоду 
зайняла і московська патріархія [Мартирологія, 1987, с. 661–666], 
а на сьогодні щодо духовенства та ієрархії Православної Церкви 
України чомусь прийняла і ПАПЦ. Сучасний російський т. зв. 
«церковний дослідник» М. Шкаровський, без джерельних поси-
лань, вказує, що в УАПЦ були звершені «хиротонии во епископы 
женатых священников» (?) та Церква «нарушала каноны при-
нятием липковцев» (?), а також, що «…Константинопольская 
Патриархия…имела молитовное общение с клириками так 
называемой Украинской Автокефальной Церкви как в Европе, 
так и в Америке» [Шкаровский М., 2010, с. 196–197; 2020, с. 164]. 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

96

Після трагічної загибелі 8 лютого 1923 р. митрополита Юрія 
Ярошевського Собор єпископів Православної Церкви в Польщі 
26 лютого 1923 р. обрав своїм предстоятелем архиєп. Діонісія 
з возведенням у сан митрополита. Оскільки Московський пат-
ріарх Тихон був арештований, то владика Діонісій звернувся 
Вселенського патріарха Мелетія  VI Метаксакиса, який 13 бе-
резня 1923 р. затвердив обрання Митрополитом Варшавським 
[Скурат К., 1994, с. 298–299]. Тоді ж було розпочато перегори 
щодо майбутнього статусу Православної Церкви як автоке-
фальної, проте патріарх Мелетій міг погоджуватися лише на 
автономію. Саме у 1923 р. видано Томоси про автономію Цер-
ков у Чехословаччині (2 березня), Фінляндії (6 червня) та Естонії 
(7 липня) [Шкаровский М., 2020, с. 40–43]. 

Перемовини зайшли в глухий кут, але після отримання відо-
мостей про звільнення патріарха Тихона 18 листопада 1923 р. 
владика Діонісій звернувся до нього з проханням «благослови-
ти самостійне існування Православної Церкві в Польській дер-
жаві», проте той категорично відмовив [Шкаровский М., 2020, 
с. 77–78]. Така позиція церковного ієрарха, який був вимуше-
ний «покаятись» у 1923 р. перед безожницькою владою моско-
вії у вигляді срср (тобто перед Лєнінім) виглядає доволі дивно 
у контексті вирішення складних проблем Православної Церкви 
у відродженній Польщі.

Тоді митрополит Діонісій за сприяння польського уряду зно-
ву продовжив переговори з Вселенською Патріархією, наслідком 
чого стало проголошення нею Томосу про автокефалію Право-
славної Церкви в Польщі (ПАПЦ вона стала у 1938 р.) 13 лис
топада 1924 р. (Додаток № 1) [Мартирологія, 1987, с. 610–612] 
та офіційного вручення 17 вересня 1925 р. [Історія, 2019, с. 118]. 
7 квітня 1927 р. владика Діонісій отримав від Вселенського Патрі-
арха Василія III статус «Блаженнішого» [Скурат К., 1994, с. 468].

Московська патріархія не висловила протесту ні у 1924, коли 
був підписаний Томос, ні у 1925 р., коли його урочисто про-
голосили. Українські науковці на круглому столі 13 листопада 
2024 р. пояснювали це «байдужістю» керівництва рпц до поль-
ських питань. Насправді російські ієрархи нічого не забули, 
просто в них виникли суттєві проблеми щодо нового керівни-
цтва після смерті патріарха Тихона у 1925 р. І лише після «вста-
новлення дружніх відносин» митр. Сергієм Страгородським та 
його спільниками з органами держбезпеки срср (в рф сьогодні 
вони ще міцніші між рпц і фсб) та отримання звістки про най-
менування Діонісія «Блаженнійшим», 27 вересня 1927 р. остан-



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

97

ній написав дивного і лукавого листа до владики Діонісія, якого 
позначив як «Високопреосвященнійший» із пропозицією від-
мовитися від автокефалії та повернутися до складу рпц на пра-
вах автономії [Лотоцький О., 1999, с. 463] (Додаток № 2).

У відповідь останній 29 листопада 1927 р. надіслав доклад-
ний лист, у якому описав історію проголошення та становлен-
ня Православної Церкви в Польщі як автокефальної, додавши 
копії усіх постанов Вселенської Патріархії за 1924–1927 рр. (До-
даток № 3 –Авт.) [Мартирологія, 1987, с. 613–616]. Проф. МДА 
К. Скурат чомусь не згадує про листування 1927 р., а повідом-
ляє про нібито два інші листи Сєргія до владики Діонісія — від 
4 січня 1928 р. та 26 червня 1930 р. без подання тексту. Оскільки 
вже була надана відповідь 29 листопада 1927 р. і вона не впли-
нула на свідомість московського церковного шовініста, то Ми-
трополит Діонісій як Предстоятель Помісної Церкви на них не 
відповів, а відправив їх до Вселенського Патріарха, який схвалив 
його вчинок і запевнив про непорушність автокефалії (наслідки 
даної переписки ми побачимо пізніше) [Скурат К., 1994, с. 300]. 

Подальша трагічна доля митрополита Діонісія та ПАПЦ 
була тісно пов’язана з фактичною окупацією радянськими 
військами Польщі та інших країн Східної Європи у 1945 р. 
Владика повернувся до Варшави 25 квітня 1945 р. і намагався 
встановити «робочі стосунки» з новою владою, проте на заваді 
знову постали усім відомі рпц та нквд срср. Патріарх москов-
ський Алєксій Сіманський та його куратор генерал Г. Карпов 
взагалі мали намір скасувати автокефалію ПАПЦ і направити 
для очолення «свою людину» з московитів-агентів у рясах. Щоб 
приспати увагу, церковні події починають розгортатися лише 
у 1947 р., коли 27 березня владику Діонісія було викликано до 
польських спецслужб з вимогою «добровільно» залишити ка-
федру. У зв’язку з його відмовою, після «консультацій» з уря-
дом срср (точніше нквд-мгб-рпц) польський уряд 25  лютого 
1948 р. відправив останнього під домашній арешт, у якому він 
перебував до своєї смерті 15 березня 1960 р. Йому зберегли сан 
митрополита, але до архиєрейського служіння він не був допу-
щений, хоча Предстоятелем та Блаженнішим його вважав весь 
православний світ. 

Професор мда рпц В. Ципін дає нам можливість перегля-
нути складні періоди життя владики Діонісія та ПАПЦ, поси-
лаючись на виписки з «Журналов Московской Патриархии» за 
1950 р. [Ципин В.,1994, с. 311–315]. Однак шанований науковець 
не надав відповіді, чому всі події стосуються 1948 р., а подані в 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

98

офіційному виданні рпц саме за 1950 р.? Тобто в № 8 «ЖМП» за 
1950 р. подають «покаяльний» лист Діонісія від 22 серпня 1948 р. 
до Алєксія Сіманського та відповідь останього із Синодом рпц 
у листопаді 1948 р., а також «грамоту-томос» рпц для ПАПЦ 
того самого року [ЖМП,1950, № 8, с. 44–49] (Додаток № 4). Це 
питання потребує також окремого історичного дослідження.

Виникає справедливе і важливе наукове питання для церков-
них дослідників, ЧОМУ:

а)	після майже двох років вирішили оприлюднити офі-
ційні документи рпц, які стосуються іншої Помісної 
Церкви? 

б)	минулі та сучасні богослови Польської Православної 
Церкви не дали науково-канонічну оцінку та не висвіт-
лили ганебні вчинки московської патріархії щодо свого 
Предстоятеля  — Блаженнійшого митрополита Діоні-
сія, якого спочатку усунули і позбавили статусу, а потім 
протягом 12 років утримували у фактичному «духовно-
му ув’язненні» до самої смерті?

в)	 сучасне керівництво ПАПЦ вороже ставится до ПЦУ?
Відповідь, на жаль, доволі проста: агєнти нквд-мгб-кгб-фсб-

рпц минулого і сучасності. Річ у тому, що 25 лютого 1950 р. Все-
ленський Патріарх Афінагор звернувся московського патріарха 
Алєксія з нагоди його тезоіменитства, у якому торкнувся долі 
Предстоятеля Помісної Церкви Діонісія. Останній лише 3 лип-
ня 1950 р. дав лукаву і брехливу відповідь, наче старозавітній 
фарисей, показавши «покаяльний лист» та «відмову від автоке-
фалії ПАПЦ» у 1948 р. [ЖМП, 1950, № 8, с. 8–9]. Оскільки на двох 
місцевих архиєреїв — Тимофія Шреттера та Георгія Кореністо-
ва москва не давала згоди на обрання Предстоятелем ПАПЦ, 
а нововисвячений владика Михал Кедров був слабким (усі на
звані були завербовані свого часу нквд-мгб срср), тому знайшли 
можливе вирішеня «церковної пробеми»: 19 квітня 1951 р. було 
підготовлено «прохання» згаданих ієрархів «…о предоставле-
нии канонического разрешения лицу, состоященнем в духов-
ном сане… на переход в юрисдикцию Польской Автокефаль-
ной Православной Церкви, то есть лицу, вмеру возможности, 
хорошо знакомому с укладом церковно-религиозной жизни в 
Польще…». Чекати довго не довелося, бо вже 15 червня 1951 р. 
синод рпц «отпустил» до ПАПЦ архієп. Макарія Оксіюка 
[ЖМП, 1951, №7, с. 3–4] (відомий як агєнт нквд «Глєбов»).

Як бачимо з тексту «покаяння» владики Діонісія, він не зали-
шав надії повернутися до управління Церквою при обмежено-



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

99

му її автокефальному статусі, навіть на принизливих для архи-
єрея умовах. Проте церковне і політичне керівництво московії 
назавжди запам’ятали про його лист до Сєргія Страгородсько-
го 1927 р. (та інші письмові листування, які ми не можемо про-
читати, окрім останнього «покаяльного» 1948 р.), благословен-
ня на рукоположення українських єпископів та проголошення 
його Патріархом всієї України. Це московити не могли проба-
чити за жодних умов, навіть за підтримки вірних ПАПЦ та Все-
ленського патріарха Афінагора та інших Східних Патріархів. Як 
наслідок — у листопаді 1948 р. синод рпц неканонічно позбав-
ляє Діонсія титулу «Блаженнійший» [ЖМП, 1950, №8, с. 3–4], 
проте увесь православний світ , окрім рпц та її прибічників у 
Східній Європі, Предстоятелем ПАПЦ вважали саме митропо-
лита Діонісія до його смерті, про що свідчать відповідні дипти-
хи та синодики. Томос 1924 р. в ПАПЦ ніхто ніколи офіційно не 
відміняв, і він зберігає канонічну силу протягом 100 років. Вод-
ночас не відбувалися «ювілейні» урочистості з т. зв. «Грамоти 
1948 р.» і про них не було офіційних повідомлень у 1998, 2008, 
2018 рр. Тож чекаємо на можливі заходи у Польщі у 2024 р. 

13 листопада цього року в Острозькій академії відбувся кру-
глий стіл за участю польського науковця Р. Висоцького, який 
подав статтю «Сучасне сприймання та уявлення про роль То-
мосу 2024 р в автокефальній Православній Церкві в Польщі», за-
значивши останні публікації у Польщі з даного питання, зокре-
ма проф. М. Бенза (2006), єпископа Супрасльського Андрія 
Борковського (2015), проф. А. Міроновича (2023), о. Т. Стемпи 
(2016). Також Р. Висоцький ознайомив нас з особистою позиці-
єю митрополита Савви Грицинюка щодо Томосу 1924 р. та по-
дій 1948 р., яку висловив публічно у 2023 та 2024 рр. Слід згадати 
ще брошуру, надруковану з благословення керівництва ПАПЦ, 
у якій була спроба поєднати події 1924–1925 рр. із подальши-
ми подіями 1948–1951 рр. та пояснити їх однакове значення для 
Православної Церкви вПольщі [Дослухаючись, 2024]. 

Сумно, що сучасна ієрархія ПАПЦ на чолі з митрополитом 
Саввою Грицуняком залишилася у сфері впливу рпц-фсб і про-
тистоїть позиції Вселенського Патріархату щодо Православної 
Церкви України, відкрито ігнорує Томос 2019 рр. і не бажає 
встановити канонічні відносини з Блаженнійшим Митрополи-
том Епіфанієм. Власне і сам владика Сава має підозру у співп-
раці з радянськими співсужбами в контексті свого «духовного 
росту» під час окупації срср суверенної Польщі. Автори вважа-
ють, що це проблема для сучасних польських дослідників, які 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

100

повинні об’єктивно надати оцінку трагічних моментів минуло-
го ПАПЦ. Можливо, дані публікації є або потім будуть напи-
сані, проте автори з технічних причин не мають можливості з 
ними ознайомитись. 

2. Православна Церква України (Українська Православна 
Церква). Про історію Української Православної Церкви багато 
написали відомі сучасні історики, яких позначено у бібліогра-
фії даної статті. Зауважимо, що з 1991 р. московська патріархія 
та російські спецслужби робили і роблять свою роботу щодо 
розколу українського суспільства, зокрема в  релігійній сфері, 
про що дуже детально та обґрувантовано написала К. Щоткі-
на в книжці «Хроніки Томосу». Її основні тези щодо діяльності 
рпц мп і т. зв. УПЦ в питанні окупації України повністю справ-
дилися після 24 лютого 2022 р. 

 Ще до проголошення у 1991 р. незалежності України, 1989 р. 
утворено Українську Автокефальну Православну Церкву, яка у 
1992 р. об’єдналася з частиною Української Православної Церкви 
на чолі з митрополитом Філаретом Денисенком в Українську Пра-
вославну Церкву Київського Патріархату. Цю Церкву до її ліквідації 
15 грудня 2018 р. очолювали Мстислав Скрипник у 1992–1993, Во-
лодимир Романюк у 1993–1995, Філарет Денисенко у 1995–2018 рр. 
[Башинський С., 2024, с. 191, 196, 202; Історія, 2019, с. 136–137].

Водночас нагадаємо, що своє існування в Україні продовж-
ли саме ті Церкви, частина ієрархів та духовенства яких брали 
участь в утворенні УПЦ КП 1992 р. Відновлена в державному 
реєстрі з 1995 р. УАПЦ мала Предстоятелів: патріарха Димит
рія Ярему в 1993–2000 рр., митрополитів Мефодія Кудрякова 
у 2000–2015 рр. і Макарія Малетича у 2015–2018 рр. [Башин-
ський С., 2024, с. 195–196, 208, 249; Історія, 2019, с. 135–136]. Ос-
танній, після обрання Предстоятеля ПЦУ, офіційно відмовив-
ся від титулу «Блаженійший» та зняв другу панагію як ознаку 
свого попереднього статусу і став звичайним єпархіальним ар-
хиєреєм. Це є дивним та повчальним вчинком для сучасного 
«почесного патрірха на спокої» Філарета Денисенка.

УПЦ МП, яка не була ліквідована 1992 р., після усунення мит-
рополита Філарета (Додаток № 5) очолив владика Володимир 
Сабодан, після смерті якого до сьогодні це релігійне об’єднан-
ня, що справедливо називається «російською православною 
церквою в Україні», очолює Онуфрій Березовський з 2014 р.  
[Історія, 2019, с. 131–137].

Таким чином, на початок 2000-х рр. продовжували своє існу-
вання Українські Православні Церкви Московського і Кивсько-



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

101

го Патріархатів, а також Українська Автокефальна Православна 
Церква, які за справедливим і влучним аналізом К. Щоткіної, 
щоб зайнятися повною євангелізацією та поверненям до пра-
вослав’я в Україні, почали боротьбу за кількість храмів та пере-
вагу кількості вірян в соціологічних опитуваннях, бо, не маючи 
часу й бажання на об’єднання, засвоїли «власну нішу» залеж-
но від можливостей у Києві та на місцях перед владою. Вона 
ж могла змінитися після чергових президентських або парла-
ментських (місцевих) виборів у передбачений законодавством 
період, тому ймовірні кандидати на певні посади бажали за-
лучити та залучали до своєї агітації керівників релігійних ор-
ганізацій, серед яких не лише були православні представники, 
що є темою окремого дослідження [Щоткіна К., 2019, с. 166–171, 
175–179, 198–199, 208–210]. Це жорстка, але дуже справедлива 
оцінка з боку вірянки, яка щиро вболіває за майбутнє україн-
ського православ’я в сучасних військових умовах.

Завдяки підтримці президента Л. Кучми та прем’єр-міністра 
В. Ющенка при участі Вселенського Патріарха Варфоломія Гла-
ви УПЦ КП (патріарх Філарет) та УАПЦ (митрополит Мефодій) 
підписали Симфонітікон-Домовленості щодо об’єднання та от-
римання автокефалії. Чомусь виникають дуже серйозні проти-
річчя у даті цього документу. Декларація УПЦ КП подає дату 
8  листопада 2000 р. [Декларація, 2009, с.  162–163]. Проте про-
фесори О. Саган та А. Смирнов з посиланням на цю саму де-
кларацію подають дату 10 липня 2001 р. [Саган О., Смиров А., 
2021, с. 116], а К. Щоткіна називає дату 8 жовтня того самого року 
[Щоткіна К., 2019, с. 214–215]. Водночас саму «Домовленість» було 
підписано саме в той період, коли Віктор Ющенко очолював з 
22 грудня 1999 р. по 29 травня 2001 р. Кабінет Міністрів України. 
Дивно для поважних дослідників не звертати уваги на точні дати 
появи історичних документів, хоча, можливо, у них будуть інші 
документи для спростування наших наукових досліджень.

Аналізуючи цікаві та справедливі оцінки вище науковців че-
рез «різні позиції певних осіб» щодо об’єднання (УПЦ КП ви-
магала приєднання УАПЦ) та майбутнього розвитку ця Угода, 
як справедливо її назвала К. Щоткіна «мервонародженою», за-
лишилася на папері, і кожна сторона звинувачувала одна одну 
у зриві переговорів. Крім того, стала на заваді політична криза, 
спричинена «касетним скандалом» та відставкою проукраїн-
ського уряду В. Ющенка у тому ж 2001 р. 

Після приходу у 2004 р. до влади проукраїнських сил на чолі 
з В. Ющенком гостро постало питання вирішити проблемати-



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

102

ку церковного розділення в Україні. Маючи м’ягкий характер 
та доброзичливе ставлення до церковних ієрархів усіх право-
славних гілок, Президент не зміг через низку зовнішніх та вну-
трішніх причин домогтися отримання Томосу під час офіцій-
ного візиту до Києва патріарха Варфоломія у 2008 р. [Саган О., 
Смиров А., 2021, с. 116]. 

У церковних виданнях УПЦ КП за 2008 р. чомусь відсутній 
текст Звернення Архиєрейського Собору 27 липня 2008 р. до 
Вселенського Патріарха Варфоломія. Завдяки інтернету вдало-
ся віднайти цей документ зі справжніми підписами учасників 
(усіх діючих єпископів на той час), які погоджувалися увійти, 
після об’єднання з УАПЦ без принизливим умов, до складу 
Константинопільського Патріархату в статусі «Київської Мит
рополії на правах широкої автономії» з обов’язковим поми-
нанням патріарха Варфоломія. Водначас патріарха Філарета 
відновлювано як «Митрополита Київського і всієї України». 
Крім того, новостворена (на основі УПЦ КП) Київська Митро-
полія зобов’язалася відмовитися від української православної 
діаспори, брати святе миро та звертатися за апеляціями до Все-
ленського престолу (усе це патріарх Філарет буде гостро крити-
кувати вже у 2019 р.). Чому не було втілено даний проєкт, адже 
його підписали усі без винятку ієрархи УПЦ КП, а підпис пат
ріарха стоїть першим? Річ у тому, що ввечері 27 липня 2008 р. 
він зустрічався у Секретаріаті Президента з представниками 
Константинополя і останні категорично наполягали відмови-
тися від посади Предстоятеля. Проте саме посаду керівника — 
Предстоятеля нової автокефальної Церкви у 2008 р. «гарантова-
но» вимагав для себе владика Філарет без жодних винятків, яку 
він бачив як Патріархат [Саган О., Смиров А., 2021, с. 117]. Крім 
того, за грецькою традицією (наприклад Критська Церква чи в 
Америці) ієрархи автономної Митрополії обирали трьох кан-
дидатів, із яких вселенський Патріарх та Священний Синод 
призначив одного [Башинський С., 2024, с. 224]. Оскільки ніхто 
з грецької сторони не надавав «гарантій», що «одним із трьох 
кандидатів» буде саме владика Філарет (у сані митрополита 
Київського, а  патріархом він б залишався для внутрішнього 
вжитку), того самого вечора 27 липня 2008 р. керівництво УПЦ 
КП в особі патріарха і наближених осіб ухвалили рішеня про 
припинення переговорів щодо внормування канонічного ста-
тусу, а Вселенський Патріарх наступного дня відбув до Стамбу-
лу. На московії завивали і раділи з радості… Проте, за дивних 
обставин в тому самому році 5 грудня раптово помирає мос-



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

103

ковський патріарх Алєксій Рідігер, а його наступником стає Кі-
ріл Гундяєв, який ще в 2014 р. благословив росію на віну проти 
України. Випадковостей не буває, проте автори думають, що 
Гундяєв також повторить долю свого попередника.

Тобто через низку вагомих церковно-політичних та особи-
стих причин проєкт канонічного визнання українського право-
слав’я не був втілений [Башинський С., 2024, с. 226–229; Щоткі-
на К., 2019, с. 220–221]. Водночас сам текст Постанови згаданого 
Собору чомусь не був опублікований в офіційних засобах УПЦ 
КП за 2008 р. У «Православному Віснику» за  липень-серпень 
того року є Постанови Архиєрейського від 10 липня і Помісно-
го Соборів від 11 липня. Тут надруковані документи останньо-
го:  послання, звернення, діяння та листи до Президента Укра-
їни В.А. Ющенка, Прем’єр-Міністра України Ю.В. Тимошенко 
та Голови Верховної Ради України А.П. Яценюка [Православ-
ний Вісник, 2008, № 7–8, с. 9–30, 38–41]. Окремо подано УКАЗ 
Президента України В.А. Ющенка від 22 липня 2008р. за № 653/ 
2008 про нагородження Святійшого Патріарха Філарета найви-
щим орденом Ярослава Мудрого I ступеня (крім Героя Украї-
ни) та інших представників УПЦ КП державними нагородами 
[Православний Вісник, 2008, № 7–8 , с. 48–49]. 

Водночас у цьому номері коротко зазначено про урочисте 
богослужіння 28  липня 2008 р., а вечором напередодні була 
звершена урочиста всенічна, яку очолив Святійший Патріарх 
у співслужінні майже всіх архиєреїв УПЦ КП [Православний 
Вісник, 2008, № 7–8 , с. 4]. Автор цього дослідження був свідком, 
що вечірнє богослужіння насправді очолював Митрополит Рів-
ненський і Острозький Євсевій Політило, а патріарх перебу-
вав до пізньої ночі в приміщенні Секретаріату зі «Зверненням 
архиєреїв УПЦ КП до Вселенського Патріарха Варфоломія від 
27 липня 2008 р.». Якщо порівняти поіменний список зазначе-
ного «Звернення» з тим, який подали учасники Архиєрейсько-
го Собору 10 липня 2008 р. [Православний Вісник, 2008, № 7–8, 
с. 10], то вони повністю збігаються, крім однієї різниці — у «Віс-
нику» немає підписів, тоді як у «Зверненні» вони є і відпові-
дають їхнім власникам. Як влучно зауважили проф. О. Саган 
та А. Смирнов, «на перешкоді отримання Томосу ще у 2008 р. 
стали не лише адепти Московського Патріархату (чиновники, 
громадські та церковні діячі, але й небажання патріарха Філа-
рета (Денисенка) відмовитися від своєї посади та намагання от-
римати гарантії в переобранні на Предстоятеля нової автоке-
фальної Церкви, яку він бачив лише як патріархат» [Саган О., 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

104

Смирнов А., 2021, с. 117]. Події 2018–2019 рр. лише підтвер-
джують цю версію, із чим аргументовано погоджується С. Ба-
шинський [Башинський С., 2024, с. 224–225]. Важливо ще раз 
нагадати, що ієрархія УПЦ КП на чолі з патріархом Філаретом 
погоджувалася увійти до складу Константинопільської Церкви 
на «умовах Митрополії з правами широкої автономії», а її 
Предстоятель міг бути «відновлений» лише як Митрополит 
Київський і всієї України, якщо його оберуть із трьох канди-
датів Вселенський Патріарх і Священнний Синод. Якщо…(?), 
то це не влаштовувало насамперед Філарета, бо він і так вже 
вимушено відмовився від опіки над православною діаспорою 
українців, мав уникати контактів «із неканонічними церковни-
ми групами в Україні та на території інших країн» і брати святе 
миро від Вселенського Патріархату (яке особисто варив з 1998 
р.). Усі ці нав’язані канонічні умови від Вселенського Патріар-
ха буде гостро заперечувати з 2019 р. і до сьогодні  продовжує 
критикувати почесний «патріарх на спокої» владика Філарет, 
що виглядає доволі дивно. При цьому слід згадати, що у юві-
лейному видані 2016 р. УПЦ  КП з нагоди чергового ювілею 
Святійшого Патріарха Київського і всієї Русі-України Філарета 
є низка позитиних фото та описів до них Президента Украї-
ни А. Порошенка і Патріаршого Намісника, Митрополита Пе-
реяслав-Хмельницького Епіфанія, яких він буде критикувати і 
осуджувати вже у 2019 р. Водночас не згадано про Архиєрей-
ські Собори 10 та 27 липня 2008 р., а також не згадано «Звер-
нення до Вселенського патріарха» [Київський Патріархат, 2016, 
с. 23–24, 28–30, 38, 43–44, 93–100].

Власне, чомусь немає згадок про наявність та правочинність 
Звернення 2008 р. і у виданнях Православної Церкви України, 
де всі події відносин між Києвом та Константинополем розпо-
чинаються лише із 16 червня 2016 р., коли Верховна Рада Украї-
ни видала «Постанову щодо надання автокефалії Православній 
Церкві в Україні» [Собор 2018 р., 2021, с. 156–160].

Водночас російська агресія в Україні у 2014 р. спричинила 
вагомий запит православних в Україні щодо їхнього каноніч-
ного статусу у Вселенському Православ’ї, оскільки все більше 
віруючих почали переходити з УПЦ МП до УПЦ КП та УАПЦ 
[Щоткіна К., 2019, с. 228–242].

Таким чином 16 червня 2016 р. Верховна Рада України ухва-
лила історичне звернення до Вселенського Патріарха Варфо-
ломія з прохання надати автокефалію Православній Церкві 
в Україні [Історія, 2019 с. 138; Собор 2018 р., 2021, с. 156–160], 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

105

оскільки тоді важливішим було питання скликання Всеправо-
славного Собору, на який було запрошено Предстоятелів усіх 
Помісних Церков, у тому числі і РПЦ, яка проігнорувала це іс-
торичне зібрання.

Зважаючи на російсько-українську війну, 16 листопада 
2017 р. Святійший Патріарх Київський і всієї Руси-України Фі-
ларет, за посередництвом певних осіб, написав щирий, у дусі 
християнської любові, т. зв. «покаяльний лист» до рпц (згадай-
те подібний лист Діонісія 1948 р. та надіслану йому відповідь 
від рпц), який так і не був опублікований в УПЦ КП (до сайтів 
рпц не маємо доступу). З «христянской любов’ю» Архиєрей-
ський Собор рпц 29 листопада – 2 грудня 2017 р. надіслав свою 
відповідь, на що 30 листопада 2017 р. прес-центр Київської Пат
ріархії поширив «Заяву щодо діалогу з РПЦ», визнавши наяв-
ність згаданого листа. На засіданні Священного Синоду УПЦ 
КП 13 грудня 2017 р. в журналі № 30 є згадка про цей лист і 
навіть видано окреме Звернення із цього питання. В усіх за-
значених випадках текст листа Патріарха і відповідь на нього 
від рпц не були офіційно опубліковані [Православний Вісник, 
2017, № 12, с. 18, 9–10, 19]. 

Через виникнення певного «казусу» патріарх Філарет особис
то провів 1  грудня 2017 р. прес-конференцію для ЗМІ, серед 
яких були сумнозвісні «православні журналісти» О. Солдатов 
та В. Анісімов [Православний Вісник, 2018, № 1, с. 6–12]. 

Проте слід зробити кілька висновків щодо зазначених вище 
проблемних питань «листа-відповіді 2017 р.», до яких удався 
Патріарх. Оскільки однією з умов отримання Томосу була від-
міна постанов керівних органів рпц та її філії в Україні щодо 
«позбавленя сану» 1992 р. та накладення «анафеми» 1997 р. на 
Філарета Денисенка, із чим пов’язане визнання духовного ста-
тусу ієрархії та духовенства УПЦ КП [Декларація, 2009, с. 106–
132, 138–139, 151–161; Щоткіна К., 2019, с. 251–252], то, за канона-
ми, слід спочатку звернутися до органу церковного управління, 
який видав це покарання, незалежно чи справедливо воно було 
накладене. Про УАПЦ тоді мова не йшла, оскільки були запе-
речення від УПЦ КП щодо неканонічності висвячень окремих її 
ієрархів [Декларація, 2009, с. 162–166]. 

30 листопада 2017 р. рпц-мп надає у своєму фарисейсько-
му-книжньому стилі відповідь старцю Патріарху, який прак-
тично увесь зрілий період свого духовного та кар’єрного 
зростання провів саме в цьому релігігійному об’єднанні. Пат
ріарх щиро вірив і вірить у християнські заповіді любові та 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

106

прощення. Єдине, що не передбачив Святійший Філарет,  — 
антихристиянський (точніше, сатанинський, як правильно за-
уважив В. Базів) задум московітів щодо знищення українського 
народу після повномасштабного вторгнення 24 лютого 2022 р. 
Автори думають, що під час постійних чергових повітряних 
тривог та обстрілів міста Києва у патріарха вже не виникне ба-
жання знову звертатися до рпц з «покаянням», як це він помил-
ково зробив у 2017 р.

Події почали швидко змінюватися вже у 2018 р. після невда-
лих спроб знайти «примирення та порозуміння» з агентами 
фсб-рпц в Україні і на московії. У Світлий Понеділок 9 квітня 
2018 р. Президент України П. Порошенко, перебуваючи з ро-
бочим візитом у Туреччині, відвідав древній Константинопіль, 
сучасний Стамбул. Тут він зустрівся з Вселенським Патріархом 
Варфоломієм та членами Священного Синоду, із якими після 
важких 9-годинних перемовин було погоджено в найближчій 
перспективі надати автокефалію Українській Православній 
Церкві [Православний Церковний Календар, 2019, с. 102]. При 
цьому Томос не надався релігійним об’єднанням УПЦ КП чи 
УАПЦ, а відновленій Київській Митрополії Константинопіль-
ського Патріархату, у яку могли увійти ієрархія, духовенство та 
віряни вказаних Церков. Однак, на жаль, усі перспективи та пе-
реваги мала саме рпц в Україні, яка заховалася лише для укра-
їнців облудливою назвою «УПЦ». Усе це давало суттєву можли-
вість перемогти і приєднати до себе УПЦ КП та УАПЦ, а якщо 
хтось би з її представників відмовився, то були б накладені дуже 
жорсткі канонічні покарання. Слава Богу, цього не сталося.

17 квітня того самого року Президент П. Порошенко зустрів-
ся з лідерами фракцій Верховної Ради України і заявив, що він 
та ієрархи УПЦ  КП і УАПЦ офіційно звернулися до Вселен-
ського Патріарха з проханням про надання автокефалії, а тому 
він і зазначені релігійні об’єднання просять Парламент також 
підтримати це звернення [Історія, 2019 с. 138; Собор 2018 р., 
2021, с. 160–195 ]. За чинною Конституцією України, у нас, після 
змін у 2014 р., повернулася парламентсько-президенська рес-
публіка. Основні державні повноваження отримала саме Вер-
ховна Рада України, яка своєю Постановою від 19 квітня 2018 р. 
більшістю голосів підтримала Президента та український пра-
вославний народ і надіслала своє Звернення [Собор, 2018 р., 
2021, с. 196]. 22 квітня того самого року зазначені офіційні до-
кументи прийняв до розгляду Священний Синод Вселенського 
Патріархату [Собор,2018 р., 2021, с. 197]. 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

107

Початок був доволі несподіваний і напрочуд вдалий, проте 
не для жителів «боліт». Вони робили останні спроби зірвати 
процес, який вже не можливо було зупинити. 25 червня 2018 р. 
Архиєрейський Собор УПЦ категорично відмовився від авто-
кефалії, оскільки їхнє бачення російсько-української війни пов-
ністю збігався зпоглядами, які мав щодо України Кремль [Щот-
кіна К., 2019, с. 179, 243].

Не отримавши позитиву від відвідування Константинополя 
представниками т. зв. УПЦ, 31 серпня 2018 р. до Вселенсько-
го Патріарха прибув особисто московський патріарх кири-
ло гундяєв, який повністю провалив «спецзавдання», будучи 
осміяним усім світом щодо теми «спільний народ» і намаган-
ня подати «чай» для Варфоломія, який завбачливо відвернув 
від кирила агент фсб [Базів В., 2020, с. 269 – 278; Щоткіна, 2019, 
с. 179–180, 259–261]. Після цих «зустрічей» у Його Всесвятості не 
виникало запитань щодо того з ким він власне має справу, і що 
її слід довести до логічного кінця найближчим часом.

3 вересня того самого року Президент України П.  Поро-
шенко повідомив, що патріарх Варфоломій прийняв рішення 
надати автокефалію Православній Церкві України без ураху-
вання позиції москви [Історія, 2019, с. 138]. Для підготовки про-
голошення Томосу в Україну було направлено призначених 
7 вересня двох екзархів — Даниїла Зілінського, архиєпископа 
Памфільського з УПЦ в США, та Іларіона Рудника, єпископа 
Едмонтського з УПЦ в Канаді [Історія, 2019, с. 139], які 17 верес-
ня того самого року зустрілися з Президетом України П. Поро-
шенком [Клос Віталій, 2019, с. 174]. Згодом вони провели робочі 
переговори з ієрархією УПЦ КП та УАПЦ, а також із частиною 
проукраїнського єпископату в УПЦ МП щодо майбутнього Со-
бору в м. Києві. 

11 жовтня 2018 р. у присутності екзархів, які надали деталь-
ний звіт про свою місію в Україні, Священний Синод Вселен-
ського Патріархату прийняв незворотні та епохальні рішення 
щодо канонічного відновлення ієрархії УПЦ КП та УАПЦ і 
надання Томосу Православній Церкві в Україні (Додаток № 6) 
[Клос Віталій, 2019, с. 174; Уся правда, 2021, с. 21; Собор2018 р. , 
2021. С. 199].

12 жовтня 2018 р. Вселенський Патріарх надіслав лист «кано-
нічному» на той час Митрополиту Київському і всієї України 
Онуфрію з великим за обсягом текстом щодо майбутнього Ки-
ївської Митрополії, попереджаючи, що після виборів Предсто-
ятеля (на посаду ЛИШЕ він мав право висувати свою кандида-



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

108

туру, проте владики Філарет і Макарій були змушені написати 
«відмову») [Собор 2018 р., 2021, с. 199–206]. Ба більше, у відпо-
відь своєму канонічноу Предстоятелю — Константинопільсько-
му Патріарху, який 11 жовтня 2018 р. скасував правоздатність 
«Грамоти 1686 р.», ієрархи УПЦ МП на своєму «соборі» 13 лис
топада 2018 р. (скликаному без його благословення) видали по-
станову про осудження Вселенського Патріарха, оскільки його 
дії є «незаконні і немають жодної канонічної сили» [Собор, 
2021, с. 218–219]. Зважаючи на те, що основна частина даного 
зібрання має вищу богословську освіту з науковими ступеня-
ми та «ревно дотримується канонів» (саме тому вони завжди 
позначали як «канонічєскії», а нас «расскольнікамі»), дивним 
видається факт духовної сліпоти під час російсько-української 
війни, яка забрала сотні тисяч, якщо не мільйони невинних 
жертв. Важко щось додати до написаного в тексті.

Окільки «звані і канонічні» відмовилися від запрошення на 
Собор, який мав вилікувати складне питання українського пра-
вославного розколу, Вселенський Патріарх 1 грудня 2018 р. на-
діслав запрошення усім діючим на той час православним архі
єреям в Україні. Подібно до євангельської притчі Господа нашого 
Ісуса Христа про «званних на шлюбне свято царського сина» 
зібрав тих, кого знайшли « і злих і добрих» та «вулицях і про-
вулках міст, привели вбогих і кривих…на дорогах і загородах… 
Бо кажу вам, що ніхто з тих запрошених не покуштує моєї вече-
рі, бо багато званих та мало обраних» (Мт, 22:1–14; Лк, 14:16–24).

При цьому слід зазначити, що стосовно архиєреїв УПЦ КП 
та УАПЦ позначався їхній статус як єпископів, проте лише до 
ієрархії УПЦ МП позначено їхні кафедри [Собор 2018 р., 2021, 
с. 222–226]. Тобто напередодні знаменних подій «канонічні» ар-
хиєреї УПЦ МП мали абсолютні переваги над своїми «конку-
рентами» і могли б обрати свого ставленика, того самого Ону-
фрія чи іншого. Це й показало голосування 15 грудня 2018 р. 
за Блаженнійшого Епіфанія. Могли б… Проте історія не знає 
зворотнього напрямку. Божим Промислом події в Україні від-
булися за своїм «графіком та планом».

13 грудня 2018 р. Архиєрейський Собор УПЦ КП висунув 
кандидатуру митрополита Переяславського і Білоцерківсько-
го Епіфанія Думенка на посаду Предстоятеля «єдиної помісної 
автокефальної Української Православної Церкви» [Собор, 2021, 
с. 229–231]. Зауважемо факт, що ієрархія УАПЦ свого канди-
дата не висувала, проте і це спричинить певні «проблеми» на 
Соборі 15 грудня того самого року.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

109

Напедодні знаменних подій Предстоятель УПЦ КП Святій-
ший Патріарх Київський і всієї Руси-України Філарет на своєму 
офіційному бланку повідомив, що «не має наміру бути канди-
датом на посаду Предстоятеля…і не планує займати будь-яку 
іншу посаду… окрім постійного члена Синоду» [Собор 2018 р., 
2021, с. 232–234].

Автори з технічних причин немають можливості ознайоми-
тися з відповідним листом Митрополита УАПЦ Макарія Ме-
летича, який усі домовленості виконав і виконує, зокрема не 
носить дві панагії і не називає себе «Блаженннійшим». Повага 
архиєрею.

Зранку 15 грудня 2018 р. було проведено Помісні Собори 
УПЦ КП та УАПЦ, які проголосували за ліквідацію даних релі-
гійних об’єднань [Собор 2018 р., 2021, с. 237–246]. Дивним є те, 
що у виданнях «Православного вісника» УПЦ КП того періоду 
не має згадок про: Архиєрейський Собор 13 грудня, лист-відмо-
ву Патріарха від 14 грудня та Помісний (ліквідаційний) Собор 
15 грудня 2018 р. Водночас усе-таки були розміщені в даному 
журналі фото про Об’єднавчий Собор та обраного Предстоя-
теля [Православний Вісник, 2018, № 12, с. 30–31].

Після зазначених «процедур», які з відомих причин дещо 
затянулись, того самого дня після обіду у Святій Софії м. Киє-
ва зібрався Всеукраїнський Об’єднавчий Православний Собор, 
який обрав Предстотеля Православної Церкви України — Бла-
женнійшого Митрополита Епіфанія та затвердив Статут ПЦУ. 
З документами й матеріалами історичного для усієї України 
зібрання вірян і духовенства можна прочитати в однойменній 
праці, виданій 2021 р. [Собор 2018 р., 2021, с. 252–328]. Деталь-
ний науковий аналіз передумов перебіг та подій подали про-
фесори О. Саган та А. Смирнов [Десять тез, 2024; Саган О. с. 14–
21; Смирнов А., с. 30–38; Собор, 2021, с. 107–133]. Для авторів 
статті є дуже великою честю бути знайомими і читати праці 
провідних релігієзнавців сучасної України. Окремо слід звер-
нути увагу на спогади безпосередніх учасників-делегатів Собо-
ру 2018 р., оскільки вони вказують на пряму та безпосередню 
участь не лише духовенства, але й вірян у створенні Православ-
ної Церкви України [Десять тез, с. 4–8, 15, 22–29, 39–45, 55–58, 
68–71; Собор, 2021, с. 229–231].

5 січня 2019 р. у Стамбулі Вселенський Патріарх Варфоло-
мій підписав Томос про надання автокефалії Православній 
Церкві вУкраїни, а 6  січня того самого року Блаженнійший 
Митрополит Київський і всієї України на свято Богоявлення за 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

110

новоюліанським календарем, після закінчення богослужінь у 
кафедральному соборі Святого Георгія отримав Томос (Дода-
ток № 7), що сталося вперше в історії становленя та визнання 
усіх новітніх Православних Церков [Історія, 2019, с. 140]. Проте 
у виданні УПЦ КП за лютий 2019 р. не було опубліковано для 
ознайомленя самого тексту Томосу. Водночас є матеріали пер-
шого засідання Священного Синоду ПЦУ 5 лютого 2019 р. та 
відомості про візит до Стамбулу Блаженнійшого Митрополита 
Київського і всієї України Епіфанія 5–6 лютого та отримання 
ним Томосу [Православний Вісник, 2019, № 2, с. 10–21].

Бажано також згадати про знаменний «Візит Вселенсько-
го Патріарха Варфоломія до Києва 20–24 серпня 2021 р.», під 
час якого 22 серпня того самого року Святійший наголосив для 
православних українців: «…надання автокефалії Вселенським 
Патріархом було не лише коректним з еклізіологічного і кано-
нічного погляду, а і єдиним реалістичним рішенням проблеми. 
Отже, тільки визнання визнання української автокефалії усіма 
Православними Церквами, а не жодна інша позиція, чи то очі-
кування і заклики до всеправославних зустрічей, чи то числені 
і безкінечні інтерв’ю для ЗМІ, сповнені образливих характерис-
тиками, сприятиме все православній єдності» [Візит, 2021, с. 78].

3. Короткий аналіз основних положень Томосів 1924 та 
2019 рр.: спільності та відмінності.

Зауважимо , що в ПАПЦ з відомих причин немає оригіналу 
або автентичної копії власного Томосу 1924 р. Однак ця Церква 
чомусь соромиться показувати й оригінал своєї «Грамоти» 1948 
р., а також офіційні документи того часу, які чомусь збереглися 
в «Журнале Московской Патриархии» за 1950–1951 рр. Причи-
ни цієї проблеми треба шукати саме в період совєтської окупа-
ції Польщі, православна релігійна залежність якої від московії 
триває досі, незважаючи на офіційні погрози останньої знищи-
ти та окупувати цю європейську державу. 

Щодо Томосу 2019 р. для Православної Церкви України, він 
був і є доступний, навіть більше — розміщений майже в кож-
ному храмі цього релігійного об’єднання (ми побачимо це у 
храмах ПАПЦ?). Автори рекомендують усім охочим ознайо-
митися з науковим аналізом Томосу 2019 р. у праці С. Башин-
ського [Башинський С., 2024, с. 261–264]. 

Окрім критики російських церковних шовіністів та їх тимча-
сових послідовників в Україні під облудливою назвою «УПЦ», 
слід також згадати незрозумілу та дивну позицію колишньо-
го очільника УПЦ  КП, а нині почесного патріарха Філарета 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

111

Денисенка, яку можна пояснити певними його віковими та 
особистими рисами [Башинський С., 2024, с. 254–260; Щоткі-
на К., с. 108–252]. Доречно нагадати науковцям, що у випусках 
«Православного Вісника УПЦ КП» за грудень 2018 р. та лютий 
2019 р. події Собору та отримання Томосу висвітлено позитив-
но [Православний Вісник УПЦ КП, № 12, с. 2, 14–15, 17, 1– 20; 
2019, № 2 (дивно, а де саме перший номер?), с. 5–7, 10–20, 22–23]. 
Після виборів 2019 р. і зміни державного керівництва в Україні 
риторика виступів патріарха Філарета суттєво змінилась, але 
це проблема окремого дослідження.

Усе зазначене, звісно, не зупинуло дію Томосу 2019 р., як і у 
1948 р. москва не змогла повністю скасувати Томос 1924 р. Що 
стосується України та її Помісної Православної Церкви, ми ма-
ємо віру і надію, що дочекаємося у земному бутті нового Томо-
су — про надання Предстоятелю Православної Церкви України 
Блаженійшому Митрополиту Київському і всієї України Епі-
фанію статусу ПРАВОСЛАВНОГО ПАТРІАРХА, яким він і є на 
даний час, правда, без зовнішніх московських атрибутів.

Автори спробували визначити спільні та відмінні основи То-
мосів 1924 та 2019 рр.: 

1. Спільне і подібне в тому, що Томоси 1924 та 2019  рр. 
обов’язковиво підписані канонічними Вселенськими Патрі-
архами та діючими членами Священнгого Синоду [Клос Віта-
лій, 2019, с.  184, 189; Мартирологія, 1987, с. 610, 612]. У них є 
оособливі вимоги щодо прав та обов’язків Предстоятеля, який 
зобов’заний брати «святе миро» та звертатися для вирішен-
ня «складних канонічних і догматичних питань» до Патріарха 
Константинополя [Клос Віталій, 2019, с. 187–188; Мартирологія, 
1987, с. 611]. Водночас дані документи поширюють адміністра-
тивну владу новоутворених Помісних Православних Церков 
на всю територію держав, у яких вони на той час перебували 
[Клос Віталій, 2019, с. 185; Мартирологія, 1987, с. 610]. Територія 
давньої Київської митрополії суттєво змінилася у своїх адміні-
стративних межах згідно із сучасними міжнародно визнаними 
кордонами України (Додаток № 10). 

2. Відмінність у вступних словах словах тексту Томосів ПАПЦ 
і ПЦУ [Клос Віталій, 2019, с. 184; Мартирологія, 1987, с. 610], які 
мають глибокий і недвозначний зміст (ці та інші місця цілком 
справедливо критикував у 2019 р. почесний патріарх Філарет, 
однак і він виявив у цьому надмірність ), сувора заборона змі-
на титулу Предстоятеля ПЦУ, проте цього немає щодо Глави 
ПАПЦ [Клос Віталій, 2019, с. 185; Мартирологія, 1987, с. 611]. 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

112

3. Окремою проблемою є несправедлива вимога не «ставити 
єпископів і не створювати парафій» за межами України в То-
мосі 2019 р., чого немає в документі 1924 р. [Клос Віталій, 2019, 
с. 186; Мартирологія, 1987, с. 610–612]. Це дуже боляче стосовно 
чисельної української православної діаспори в Америці та Єв-
ропі, яка помітно збільшилася після початку російської агресії 
2014 р., а особливо після 24 лютого 2022 р. Власне, це обмежен-
ня успішно використовує т. зв. УПЦ та прихильники почесного 
патріарха Філарета, який намагався відновити УПЦ КП у тому 
ж таки 2019  р. Натомість керівництво ПЦУ створило окрему 
Місію для опіки над українськими біженцями, які потребують 
духовної підтримки саме від Української Церкви.

4. Іншою важливою відмінністю є канонічна термінологія: 
якщо в Томосі 1924 р. Вселенський Патріархат «благословив і 
затвердив автокефальний і незалежний устрій», то в документі 
2019 р. він «благословляє і проголошує Православну Церкву в 
Україні автокефальною» [Клос Віталій, 2019, с. 188; Мартироло-
гія, 1987, с. 611].

5. Водночас автори вказують, що на час анексії московським 
патріархатом Київської Митрополії у 1686 р. «канонічна те-
риторія» мала зовсім інший вигляд, ніж у 2019 р. Її межі по-
ширювалися на Білорусь і Литву, а також на т. зв. Закерзоння. 
Водночас існували діючі митрополії Константинопільськогого 
Патріархату на території сучасної України  — Готтсько-Каф-
ська, Бреїльська та Кам’янецька, які мали свої «канонічні межі». 
Ба більше, згідно з Томосами 1923,1924 р. та 1925 р., Чехосло-
вацькій, Польській та Румунській Церквам було надано юрис-
дикцію над областями, які сьогодні, за міжнародним правом, 
належать Україні. Надаючи Томос Українській Православній 
Церкві, Вселенська Патріархія була змушена внести зміни до 
своїх актів 1589 і 1686, а також до зазначених вище документів.

6. І наостанок, важлива відмінність щодо пролошення та вру-
чення Вселенським Патріархатом Томосів 1924 р. та 2019 р. Як 
було зазначено раніше, Томос для Православної Церкви в Поль-
щі підписано та проголошено 13 листопада 1924 р., але вручено 
лише 17 вересня 1925 р. у Варшаві уповноваженим представ-
ником патріарха [Історія, 2019, с. 118]. Натомість Томос 2019 р. 
був спочатку підписаний Вселенським Патріархом 5 січня і ним 
особисто вручений 6 січня у Соборі Святого Георгія (Стамбул) 
Блаженнійшому Митрополиту Київському і всієї України Епі-
фанію [Історія, 2019, с. 140]. Нагадуємо, що статус Предстояте-
ля Помісної Автокефальної Православної Церкви «Блаженній-



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

113

ший» Митрополит Варшавський і всієї Польщі владика Діонісій 
отримав лише 7 квітня 1927 р., і саме за це був неканонічно поз-
бавлений його рпц у 1948 р., тоді як владика Епіфаній отримав 
даний статус відразу після обрання 15 грудня 2018 р.

Висновки
Рпц свідомо зневажила церковні правила  — 16, 20, 34, 35 

Апост., Сард. 15, Карфаг. 9 і 10, 2 II Всел. Соборів, звершуючи 
архиєрейські хіротонії на територорії Помісної Церкви, ста-
тус якої визначено Томосами від 13 листопада 1924 р. і 6 січня 
2019 р. , а також 16 і 20 Антіох., 4 і 6 I Всел., 9,19 IV Всел., щодо 
неканонічних дій ієрархів рпц. Словоблудіє рпц за «виконан-
ня» церковних канонів ще в  далеком минулому визначив ви-
датний проф. О. Лотоцький у своїх працях.

Правила 34 Апостольське та 14 Двократого Собору вказуть 
про їх обов’язкову підлеглість Предстоятелям Помісних Церков 
Блаженнійшому Діонісію (ПАПЦ) у межах Польщі на 1924 р. та 
Блаженнійшому Епіфанію (ПЦУ) в межах міжнародно-визна-
них кордонів Польщі та України відповідно на 1924 та 2019 рр.

Правила 68 Апостольське, 7 II Вселенського та 95 VI Вселен-
ського і 1 Василія Великого про дійсність таїнств, навіть якщо 
вони звершені у єретиків. Ієрархія рпц та її філії в Україні, а 
також керівництво ПАПЦ постійно порушували дані правила 
з 1991 р., і порушують навіть до цього часу, усупереч постанові 
від 11  жовтня 2018 р.

 Блаженнійший Митрополит Діонісій, зважаючи на низку 
інших обставин, висвятив проукраїнських православних єпис-
копів — Полікарпа (Сікорського) 10. 04. 1932 р. та Іларіона (Огі-
єнка) 20. 10. 1940 і Палладія (Видибіди-Руденка) 1. 02. 1941 рр., а 
також благословив і визнав канонічність хіротоній нової ієрар
хії УАПЦ у  1942–1943  рр., надавши кожному надав особливу 
грамоту, у якій зазначалося, що вони «належать до єпископа-
ту Святої Вселенської Православної Церкви». Таким чином, усі 
ним поставлені або благословенні українські ієрархи надали 
канонічний православний єпископат, який боровся за неза-
лежність українського православ’я в XX  ст., наслідком чого і 
став Томос про автокефалію Української Православної Церкви 
6 січня 2019., основу якого, безаперечно, заклав Блаженнійший 
Митрополит Діонісій Валединський, за що його позбавила ка-
федри та ув’язнила рпц, надавши новий псевдотомос, який 
скромно назвала «Грамотою 1948 р.». 

Порівнючи «покаяльні листи» владик Діонісія (1948) та Філаре-
та (2017) і відповіді на них від рпц-мп, можна зазначити, що в цих 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

114

документах є суттєва відмінність: відповідь до Святійшого Патрі-
арха Філарета написана поважніще і лукаво як фарисеї сучасності, 
оскільки Україна на той час не була окупована і патріарх Філарет, 
на відміну від Діонісія, не був під домашнім арештом. 

Предстоятель Української Православної Церкви Київського 
Патріархату (ліквідованого 30 січня 2019 р.) — владика Філарет, 
усупереч рішенню Священного Синоду Константинопільської 
Церкви від 11 жовтня 2018 р. та рішенню Помісного Собору УПЦ 
КП від 15 грудня 2018 р., після поразки на президентських вибо-
рах П.  Порошенка намагався скористатися зміною політичної 
ситуації в Україні для «відновленя» ним особисто ліквідованого 
релігійного об’єднання. Подальші події показали безглуздість і 
безперспективність таких дій. Зважаючи на попередні заслуги 
почесного патріарха, повнота Православної Церкви України — 
ієрархія, духовенство та віряни, вирішили найкращим способом 
виходу з цієї проблеми не вживати строгі канонічні норми щодо 
поважного старця-патріарха, надаючи кожному можливість 
особисто молитися за Святійшого Владику Філарета. 

Керівник сукупності єпархій рпц в Україні митрополит Ону-
фрій Березовський, згідно з листом Вселенського Патріарха від 
12 жовтня 2018 р., отримав запрошення, однак був попередже-
ний, що у разі відмови втрачає канонічний статус «Митропо-
лита Київського і  всієї України». Про самовільне присвоєння 
титулу «Блаженнійший Митрополит Київський», яким влади-
ка Онуфрій (який за канонічним правом перебуває по ікономії 
в місті Києві) позначає себе на офіційних виданнях УПЦ МП, 
може пізніше отримати відповідне рішення Помісної Україн-
ської Православної Церкви, яка буде діяти на підставі згаданого 
листа від 12 жовтня 2018 р. і Томосу 6 січня 2019 р.

Українська Православна Церква (Православна Церква Украї-
ни) має завжди пам’ятати і ніколи не забувати свого святителя 
для українських православних єпископів та першого почесного 
патріарха України — Блаженнійшого Митрополита Діонісія. 

Духовне відродження православ’я в Україні та незалежність 
від московського рабства продовжує від своїх духовних настав-
ників минулого й сучасності Блаженнійший Митрополит Ки-
ївський і всієї України Епіфаній, у майбутньому православний 
український Патріарх.

1.	 Візит Вселенського Патріарха Парфоломія до Києва 20 – 24 серпня 
2021 р. Україна вітає Вселенського Патріарха. К., 2021. – 120 с.

2.	 Десять тез до п’ятиріччя Томосу про автокефалію. – К., 2024. – 98 с.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

115

3.	 Диптих Предстоятелей Поместных Православных Церквей / Еп. Марк. – 
С. 85 – 89. 

4.	 Закон про вищий уряд Української Автокефальної Православної Со-
борної Церк-ви. // Вістник державних законів для всіх земель Україн-
ської Народної Республіки. – 1919. – № 1. – С. 3.

5.	 Журналы Московской Патриархии за 1943 – 1950-ые гг. Официальная часть.
6.	 Книга правил святих апостолів, вселенських і помісних соборів, і святих 

отців. – Київ, 2008.
7.	 Київський патріархат – помісна українська православна церква : істо-

рико-канонічна декларація Архієрейс. Собору Укр. Православ. Церкви 
Київ. Патріархату від квітня 2007 р. – К.: Вид. від УПЦ КП, 2009. – 179.

8.	 Київський Патріархат під омофором Святійшого Патріарха Філарета / 
[автор-упоряд. Прот. Олександр Трофимлюк]. – К. : Видавниче управ-
ління УПЦ Київсько-го Патріархату, 2016. – 240 с. : іл..

9.	 Мартирологія Українських Церков: У 4 т., Т. 1. Українська Православна 
Церква. – Торонто, Балтимор.1987. – 1207 с.

10.	 Об’єднавчий Собор Православної Церкви України 15 грудня 2018 р.: 
Документи і матеріали / упор. Прот. Петро Бойко, прот. Віталій Клос, 
І. Преловська, В. Ткачова, С. Чокалюк. – Київ : Київська православна бо-
гословська академія, 2021. 630 + [2] с. + іл.

11.	 Определение Освященного Архиерейского Собора Русской Православ-
ной Церкви «Об обращении бывшего митрополита Киевского и всея 
Украины Фларета». Документ. 29 ноября – 2 декабря 2017 г. / Базів В., 
2020. – С. 263 – 266.

12.	 Православний Вісник Української Православної Церкви Київського  
Патріархату за 1992 – 2019 рр.

13.	 Святий Монастир Пантократор. Уся правда про українське церковне 
питання. – Глибока, «Благодатний Вогонь», 2021. – 23 с.

14.	 Томос Православній Церкві в Польщі 13 листопада 1924 р. /Мартиро-
логія Українських Церков: У 4 т., Т. 1. Українська Православна Церква. – 
Торонто, Бал-тимор.1987. – 1207 с. – с. 610 – 612.

15.	 Томос Православній Церкві України 6 січня 2019 р. // Православний 
церковний календар ПЦУ. – К., 21019. – 172 с. – с. 99 – 101.

16.	 Бойко О. Д. Історія України: Навч. Посіб. 3-тє видання, виправлене і до-
повнене. – К.: Академмістечко, 2006. – 668 с. (Альма-матер).

17.	 Базів В. Антихрист : у 3- х т. – Т. 3. Україна і Росія : війна престолів. Свя-
щенний Томос і скрєпи мракобісся / Василь Базів; художн. – оформлю-
вач М. С. Мендор. - Харьків: Фоліо. – 380 с. 

18.	 Башинський С. Українська Церква6 заборонена історія / Башинський 
Сергій. – К. : Гамазин, 2024. – 300 с.

19.	 Борщевич В. Митрополит Олексій (Громадський) в історії українського 
православ’я першої половини XX. / В. Т. Борщевич. – Рівне: Волин. Обе-
реги, 2021. – 1012 с.

20.	 Васса Ларіна. Українська автокефалія і канонічність // Церква і суспільст-
во. – №1(3). – 2024. – С. 72 – 79.

21.	 Вєтошніков К. Чи справді у 1686 р. відбулась зміна юрисдикції Київ-
ської Митрополії? // Церква і суспільство. – №1(3). – 2024. – С. 59 – 67.

22.	 Власовський І. Нарис історії Української Православної Церкви: У 4. т. – 
Нью-Йорк, Бавнд Брук: Друкарня Української Православної Церкви в 
США, 1977. – Т. 4. – Ч.1 (XX ст.). – 384 с. – репринт: К., 1999.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

116

23.	 Дослухаючись гучного голосу канонічного обов’язку: «Патріарший 
Томос 13 листопада 1924 року та його значення для змагань за авто-
кефалію Православної Церкви в Україні. Круглий стіл в Острожській 
Академії 13 листопада 2024 року/ Ре-жим доступу feceoobok/com/ 
Lukaris.

24.	 Еммануїл Адамаскіс, митр. Шлях Церкви України до незалежності // 
Об’єднавчий Собор Православної церкви України 15 грудня 2018 р. 
Документи і матеріали / упор. Прот. Петро Бойко, прот. Віталій Клос, 
І. Преловська, А. Смир-нов, В. Ткачова, С. Чокалюк. – Київ : Київська 
православна богословська академія, 2021. – С. 33 – 48.

25.	 Епископ Егорьевский Марк. ЦЕРКОВНЫЙ ПРОТОКОЛ – М.: Издатель-
ский Совет Русской Православной Церкви, 2007. – 184 с.

26.	 Йосифчук М., прот. Церковно-державні відносини за Директорії УНР 
і прого-лошення нею 1 січня 1919 р. «Закону про вищий уряд Україн-
ської Автокефальної Соборної Православної Церкви// Труди Київської 
Духовної Академії: богословсько – історичний збірник Київської пра-
вославної богословської академії Української Православної Церкви Ки-
ївського Патріархату/ред.кол. митрополит Переяслав-Хмельницький 
і Білоцерківський Епіфаній (Думенко) (гол.ред.) [та ін.]. – [К.], 2014. – 
#13. – С . 4 – 17.

27.	 Йосифчук М., прот. Державно-церковна діяльність Олександра Лотоць-
кого на чолі міністерства ісповідань та посольства УНР у Туреччині в 
1918 – 1920 рр// Православ’я в Україні: Збірник матеріалів IX-ої Міжна-
родної конференції. До 1050-річчя упокоєння святої рівноапостольної 
Ольги та 30-річчя віддродження Київської православної богословської 
академії/ Під ред. д. н. з богосл. митрополита Київсь-кого і всієї Укра-
їни, проф., д. н. з богосл. прот. Олександра Трофимлюка, д. і. н. Г. Па-
пакіна, Н. М. Куковальської та ін . 20 листопада 2019 р. – К.: [Київ. прав. 
богосл. академія], 2019. – С. 252 – 275.

28.	 Йосифчук М., прот. Діяльність міністра ісповідань Ради народних мі-
ністрів Ук-раїнської Народної Республіки проф. Івана Огієнка // Труди 
Київської Духовної Академії: богословсько – історичний збірник Ки-
ївської православної богословської академії/ ред.штат. д. філософ.н. 
проф. С. Руденко (гол.ред.), д. наук з богосл. проф., прот. Олександр 
Трофимлюк, д. наук з богосл. проф., прот. Віталій Клос [та ін.]. – [К.], 
2020. – № 20 (192). – С . 97 – 122.

29.	 29. Йосифчук М., прот. Перший міністр культів ( ісповідань) Директорії 
Українсь-кої Народної Республіки І. Л. Липа: огляд державної діяльно-
сті у справі автокефалії Української Православної Церкви // Труди Київ-
ської Духовної Академії: науковий збірник Київської православної бого-
словської академії/ ред. штат. д. філософ. н. проф. С. Руденко (гол.ред.), 
д. наук з богосл. проф., прот. Олександр Трофимлюк, д. наук з богосл. 
проф., прот. Віталій Клос [та ін.]. – [К.], 2021. – № 20 (193). – С . 65 – 84.

30.	 Йосифчук Михаїл, протоієрей; Йосифчук Миколай, протоієрей; Кра-
сота І., ма-йор Відносини державних діячів Директорії УНР з владикою 
Георгієм (Юрієм) Ярошевським у 1918 – 1923 рр. // науковий збірник 
Київської православної бого-словської академії/ ред.штат. д. філософ. н. 
проф. С. Руденко (гол.ред.), д. наук з богосл. проф., прот. Олександр 
Трофимлюк, д. наук з богосл. проф., прот. Віталій Клос [та ін.]. – [К.], 
2023. – № 23 (195). – С . 46 – 85.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

117

31.	 Йосифчук Михаїл, протоієрей; Йосифчук Миколай, протоієрей. Ми-
трополит Олексій (Громадський) та ієрархія Автономної Православної 
Церкви в Україні під час другої світової війни. Короткий огляд їхньої 
архіпастирської діяльності та подальшої долі у складі РПЦ та РПЦЗ // 
Православ’я в Україні: До 10-річчя революції Гідності»: Збірник стат-
тей  / Під ред. д. н. з богосл. митрополита Київського і всієї України, 
проф., д. н. з богосл. прот. Олександра Трофимлюка, д. і. н. Г. Папакіна, 
Н. М. Куковальської та ін . – К.; Кам’янець-Подільськ: ТОВ «Друкарня 
Рута», 2023. – С. 240 – 258.

32.	 Історія Української Православної Церкви/ Дмитро Гордієнко, Віталій 
Клос, Юрій Мицик, Ірина Преловська ; худож.-оформлювач М. С. Мен-
дор. – Харків: Фоліо, 2018. – 244 с.: іл. – (Великий наук. проект).

33.	 Лотоцький О., проф. Автокефалія: У 2 т.: — Варшава: Праці Українсько-
го наукового інституту, 1938. – Т. 2 – 562 с. – репринт: К., 1999.

34.	 Клос Віталій, протоієрей. Автокефалія Української Церкви: огляд від 
хрещення до Синодального Томосу. – Київ, 2019. – 190 с.

35.	 Колот С., свящ. Еклезіологічний зміст автокефалії Помісних Право-
славних Церков // Труди Київської Духовної Академії: науковий збір-
ник Київської православної богословської академії/ ред. кол. митр. 
Переяслав-Хмельницький Епіфаній (Думенко) [та ін.]. – [К.], 2017. – 
№ 17 (189). – С . 75 – 87.

36.	 Колот С., Чокалюк С. Участь державної влади в утвердженні автоке-
фалії помісних Православних Церков та історико-канонічне обґрунту-
вання // Об’єднавчий Со-бор Православної церкви України 15 грудня 
2018 р. Документи і матеріали / упор. Прот. Петро Бойко, прот. Віталій 
Клос, І. Преловська, А. Смирнов, В. Ткачова, С. Чокалюк. – Київ : Київ-
ська православна богословська академія, 2021. – с. 49 – 106.

37.	 Кострюков А. Русская Зарубежная Церковь в 1939 – 1964 гг.: Админист
ративное устройство и отношение с Церковью в Отечестве / Кострю-
ков А. А. – М. : Изд-во ПСТГУ, 2015. – 488 с.

38.	 Преловська І., Йосифчук Михаїл, прот., Йостифчук Миколай, прот. 
Взаємовідноссини діячів Директорії Української Народної Республіки 
з митрополитом Вар-шавським і Холмським, Екзархом Православної 
Церкви в Польщі Георгієм (Юрієм) Ярошевським у 1918-1923 рр.

39.	 Рожко В. Є. Нарис історії Української Православної Церкви на Волині. – 
Луцьк: Медія, 2001. – 672 с.

40.	 Рожко В. Нищення православних святинь на історичній волині кому-
но московсь-ким окупантом у 1944–1988 рр. // Труди Київської Духовної 
Академії: науковий збі-рник Київської православної богословської ака-
демії/ ред. кол. митр. Переяслав-Хмельницький Епіфаній (Думенко) [та 
ін.]. – [К.], 2017. – № 17 (189). – С . 245–264.

41.	 Савчук В., Мулик-Луцик Ю. Історія Української Греко-Православної 
Церкви в Канаді: У 4 т. – Вініпег: Видавнича Спілка "Еклесія", 1987. – 
Т. 1. – 616 с.

42.	 Саган О., Смирнов А., Об’єднавчий Собор Православної Церкви Укра-
їни: передумови і перебіг подій // Об’єднавчий Собор Православ-
ної Церкви України 15 грудня 2018 р. Документи і матеріали / упор. 
прот.  Петро Бойко, прот. Віталій Клос, І. Преловська, А. Смирнов, 
В. Ткачова, С. Чокалюк. – Київ : Київська православна богословська ака-
демія, 2021. – С. 107 – 133.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

118

43.	 Саган О. Історичні передумови проведеня Об’єднавчого Собору Право-
славної Церкви України / Церква і суспільство. – №1 (3). – 2024. – С. 14–21.

44.	 Свитич А. Православная Церковь в Польще и её автокефалия. – Буе-
нос-Айрес, 1959. – 224 с.

45.	 Скурат К. Е., проф. История Поместных Православных Церквей: Учеб-
ное пособие в 2 т. – М ., Русские огни, 1994. – 484 с.

46.	 Смирнов А. Між хрестом, свастикою і червоною зіркою: українське 
православ’я в роки Другої світової війни: монографія /А. І. Смирнов. – 
Одеса : Видавничий дім «Гельветика», 2021. – 416 с. 

47.	 Смирнов А. Собор 2018: як народилась ПЦУ // Церква і суспільство. – 
№1(3). – 2024. – С. 30 – 38.

48.	 Стародуб А. В вбивстві Георгія є сліди радянської дипмісії. Режим до-
ступу religiopravda. com.ua / 03. 02. 2021.

49.	 Стародуб А. Чи був архімандрит Смарагд Латишенко радянським аген-
том. Режим доступу risu/ ua 03/ 02/ 2023.

50.	 Стародуб А. Томос 1924 року та його польська і українська складові: 
роздуми з істориком. Режим доступу risu/ ua 13/ 11/ 2024.

51.	 Шкаровский М. В. Русская Православная Церковь в XX веке. – М. : Вече, 
Лепта, 2010. – 480 с.: ил.

52.	 Шкаровский М. В. Константинопольская и Русская Церкви в период  
великих потрясений ( 1910-е – 1950-е гг.). – М.: Общецерковная аспиран-
тура им. Свв. Кирилла и Мефодия, 2019. – 304 с. 

53.	 Щоткіна К. Хроніки Томосу / Катерина Щоткіна. – Х.: Віват, 2019. – 
304 с. – (Серія «Історія та політика», ISBN 978-966-942-842-843-1). ISBN 
966-942-926-1 (укр.)

54.	 Чокалюк С., професор КПБА. Бліц-інтерв’ю про автокефалію ПЦУ // 
Церква і суспільство. – №1 (3). – 2024. – С. 5 – 6.

55.	 55. Ципин В., прот. История Русской Православной Церкви: Синодаль-
ный и новейший периоды – М. : Изд-во Стретенского монастиря, 2012. – 
816 с.

1.	 Vizyt Vselenskoho Patriarkha Parfolomiia do Kyieva 20 – 24 serpnia 2021 r. 
Ukraina vitaie Vselenskoho Patriarkha. K., 2021. – 120 s.

2.	 Desiat tez do piatyrichchia Tomosu pro avtokefaliiu. – K., 2024. – 98 s.
3.	 Dyptykh Predstoiatelei Pomestnыkh Pravoslavnыkh Tserkvei / Ep. Mark. – 

S. 85 – 89. 
4.	 Zakon pro vyshchyi uriad Ukrainskoi Avtokefalnoi Pravoslavnoi Sobornoi 

Tserkvy. // Vistnyk derzhavnykh zakoniv dlia vsikh zemel Ukrainskoi 
Narodnoi Respub-liky. – 1919. – № 1. – S. 3.

5.	 Zhurnalы Moskovskoi Patryarkhyy za 1943 – 1950-ыe hh. Ofytsyalnaia chast.
6.	 Knyha pravyl sviatykh apostoliv, vselenskykh i pomisnykh soboriv, i 

sviatykh ottsiv. – Kyiv, 2008.
7.	 Kyivskyi patriarkhat – pomisna ukrainska pravoslavna tserkva : istoryko-

kanonichna deklaratsiia Arkhiiereis. Soboru Ukr. Pravoslav. Tserkvy Kyiv. 
Patriarkhatu vid kvitnia 2007 r. – K.: Vyd. vid UPTs KP, 2009. – 179.

8.	 Kyivskyi Patriarkhat pid omoforom Sviatiishoho Patriarkha Filareta / [avtor-
uporiad. Prot. Oleksandr Trofymliuk]. – K. : Vydavnyche upravlinnia UPTs 
Kyivskoho Patriarkhatu, 2016. – 240 s. : il..



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

119

9.	 Martyrolohiia Ukrainskykh Tserkov: U 4 t., T. 1. Ukrainska Pravoslavna 
Tserkva. – Toronto, Baltymor.1987. – 1207 s.

10.	 Obiednavchyi Sobor Pravoslavnoi Tserkvy Ukrainy 15 hrudnia 2018  r.: 
Dokumenty i materialy / upor. Prot. Petro Boiko, prot. Vitalii Klos, 
I.  Prelovska, V. Tkachova, S. Chokaliuk. – Kyiv : Kyivska pravoslavna 
bohoslovska akademiia, 2021. 630 + [2] s. + il.

11.	 Opredelenye Osviashchennoho Arkhyereiskoho Sobora Russkoi 
Pravoslavnoi Tserkvy «Ob obrashchenyy bыvsheho mytropolyta Kyevskoho 
y vseia Ukraynы Flareta». Dokument. 29 noiabria – 2 dekabria 2017 h. / 
Baziv V., 2020. – S. 263 – 266.

12.	 Pravoslavnyi Visnyk Ukrainskoi Pravoslavnoi Tserkvy Kyivskoho 
Patriarkhatu za 1992 – 2019 rr.

13.	 Sviatyi Monastyr Pantokrator. Usia pravda pro ukrainske tserkovne 
pytannia. – Hlyboka, «Blahodatnyi Vohon», 2021. – 23 s.

14.	 Tomos Pravoslavnii Tserkvi v Polshchi 13 lystopada 1924 r. /Martyrolohiia 
Ukrainskykh Tserkov: U 4 t., T. 1. Ukrainska Pravoslavna Tserkva. – Toronto, 
Baltymor.1987. – 1207 s. – s. 610 – 612.

15.	 Tomos Pravoslavnii Tserkvi Ukrainy 6 sichnia 2019 r. // Pravoslavnyi 
tserkovnyi kalendar PTsU. – K., 21019. – 172 s. – s. 99 – 101.

16.	 Boiko O. D. Istoriia Ukrainy: Navch. Posib. 3-tie vydannia, vypravlene i 
dopovnene. – K.: Akademmistechko, 2006. – 668 s. (Alma-mater).

17.	 Baziv V. Antykhryst : u 3- kh t. – T. 3. Ukraina i Rosiia : viina prestoliv. 
Sviashchennyi Tomos i skriepy mrakobissia / Vasyl Baziv; khudozhn. – 
oformliuvach M. S. Mendor. - Kharkiv: Folio. – 380 s. 

18.	 Bashynskyi S. Ukrainska Tserkva6 zaboronena istoriia / Bashynskyi Serhii. – 
K. : Hamazyn, 2024. – 300 s.

19.	 Borshchevych V. Mytropolyt Oleksii (Hromadskyi) v istorii ukrainskoho 
pravoslavia pershoi polovyny XX. / V. T. Borshchevych. – Rivne: Volyn. 
Oberehy, 2021. – 1012 s.

20.	 Vassa Larina. Ukrainska avtokefaliia i kanonichnist // Tserkva i suspilstvo. – 
№1(3). – 2024. – S. 72 – 79.

21.	 Vietoshnikov K. Chy spravdi u 1686 r. vidbulas zmina yurysdyktsii Kyivskoi 
Mytropolii? // Tserkva i suspilstvo. – №1(3). – 2024. – S. 59 – 67.

22.	 Vlasovskyi I. Narys istorii Ukrainskoi Pravoslavnoi Tserkvy: U 4. t. – Niu-
York, Bavnd Bruk: Drukarnia Ukrainskoi Pravoslavnoi Tserkvy v SShA, 
1977. – T. 4. – Ch.1 (XX st.). – 384 s. – reprynt: K., 1999.

23.	 Doslukhaiuchys huchnoho holosu kanonichnoho oboviazku: «Patriarshyi 
Tomos 13 lystopaada 1924 roku ta yoho znachennia dlia zmahan za 
avtokefaliiu Pravoslavnoi Tserkvy v Ukraini. Kruhlyi stil v Ostrozhskii 
Akademii 13 lystopada 2024 roku/ Rezhym dostupu feceoobok /com/ 
Lukaris.

24.	 Emmanuil Adamaskis, mytr. Shliakh Tserkvy Ukrainy do nezalezhnosti  // 
Obiednavchyi Sobor Pravoslavnoi tserkvy Ukrainy 15 hrudnia 2018  r. 
Dokumenty i materialy / upor. Prot. Petro Boiko, prot. Vitalii Klos, 
I.  Prelovska, A. Smyrnov, V. Tkachova, S. Chokaliuk. – Kyiv : Kyivska 
pravoslavna bohoslovska akademiia, 2021. – S. 33 – 48.

25.	 Epyskop Ehorevskyi Mark. TsERKOVNЫI PROTOKOL – M.: Yzdatelskyi 
Sovet Russkoi Pravoslavnoi Tserkvy, 2007. – 184 s.

26.	 Yosyfchuk M., prot. Tserkovno-derzhavni vidnosyny za Dyrektorii UNR 
i proholo-shennia neiu 1 sichnia 1919 r. «Zakonu pro vyshchyi uriad 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

120

Ukrainskoi Avtokefalnoi Sobornoi Pravoslavnoi Tserkvy// Trudy Kyivskoi 
Dukhovnoi Akademii: bohoslovsko – istorychnyi zbirnyk Kyivskoi 
pravoslavnoi bohoslovskoi akademii Ukrainskoi Pravoslavnoi Tserkvy 
Kyivskoho Patriarkhatu/red.kol. mytropolyt Pereiaslav-Khmelnytskyi i 
Bilotserkivskyi Epifanii (Dumenko) (hol.red.) [ta in.]. – [K.], 2014. – #13. – 
S. 4 – 17.

27.	 Yosyfchuk M., prot. Derzhavno-tserkovna diialnist Oleksandra Lototskoho 
na choli ministerstva ispovidan ta posolstva UNR u Turechchyni v 1918–
1920 rr// Pravoslavia v Ukraini: Zbirnyk materialiv IX-oi Mizhnarodnoi 
konferentsii. Do 1050-richchia upokoiennia sviatoi rivnoapostolnoi Olhy ta 
30-richchia viddrodzhennia Kyivskoi pravoslavnoi bohoslovskoi akademii/ 
Pid red. d. n. z bohosl. mytropolyta Kyivskoho i vsiiei Ukrainy, prof., 
d. n. z bohosl. prot. Oleksandra Trofymliuka, d. i. n. H. Papakina, N. M. 
Kukovalskoi ta in . 20 lystopada 2019 r. – K.: [Kyiv. prav. bohosl. akademiia], 
2019. – S. 252 – 275.

28.	 Yosyfchuk M., prot. Diialnist ministra ispovidan Rady narodnykh ministriv 
Ukrainskoi Narodnoi Respubliky prof. Ivana Ohiienka // Trudy Kyivskoi 
Dukhovnoi Akademii: bohoslovsko – istorychnyi zbirnyk Kyivskoi 
pravoslavnoi bohoslovskoi akademii/ red.shtat. d. filosof.n. prof. S. Rudenko 
(hol.red.), d. nauk z bohosl. prof., prot. Oleksandr Trofymliuk, d. nauk z 
bohosl. prof., prot. Vitalii Klos [ta in.]. – [K.], 2020. – № 20 (192). – S . 97 – 122.

29.	 Yosyfchuk M., prot. Pershyi ministr kultiv ( ispovidan) Dyrektorii Ukrainskoi 
Narodnoi Respubliky I. L. Lypa: ohliad derzhavnoi diialnosti u spravi 
avtokefalii Ukrainskoi Pravoslavnoi Tserkvy // Trudy Kyivskoi Dukhovnoi 
Akademii: naukovyi zbirnyk Kyivskoi pravoslavnoi bohoslovskoi akademii/ 
red. shtat. d. filosof. n. prof. S. Rudenko (hol.red.), d. nauk z bohosl. prof., 
prot. Oleksandr Trofymliuk, d. nauk z bohosl. prof., prot. Vitalii Klos [ta 
in.]. – [K.], 2021. – № 20 (193). – S . 65 – 84.

30.	 Yosyfchuk Mykhail, protoiierei; Yosyfchuk Mykolai, protoiierei; Krasota I., 
maior Vidnosyny derzhavnykh diiachiv Dyrektorii UNR z vladykoiu 
Heorhiiem (Iuriiem) Yaroshevskym u 1918 – 1923 rr. // naukovyi zbirnyk 
Kyivskoi pravoslavnoi bohoslovskoi akademii/ red.shtat. d. filosof. n. prof. 
S. Rudenko (hol.red.), d. nauk z bohosl. prof., prot. Oleksandr Trofymliuk, 
d. nauk z bohosl. prof., prot. Vitalii Klos [ta in.]. – [K.], 2023. – № 23 (195). – 
S. 46 – 85.

31.	 Yosyfchuk Mykhail, protoiierei; Yosyfchuk Mykolai, protoiierei. Mytropolyt 
Oleksii (Hromadskyi) ta iierarkhiia Avtonomnoi Pravoslavnoi Tserkvy 
v Ukraini pid chas druhoi svitovoi viiny. Korotkyi ohliad yikhnoi 
arkhipastyrskoi diialnosti ta podalshoi doli u skladi RPTs ta RPTsZ // 
Pravoslavia v Ukraini: Do 10- richchia revoliutsii Hidnosti»: Zbirnyk stattei / 
Pid red. d. n. z bohosl. mytropolyta Kyivskoho i vsiiei Ukrainy, prof., d. n. z 
bohosl. prot. Oleksandra Trofymliuka, d. i. n. H. Papakina, N. M. Kukovalskoi 
ta in . – K.; Kamianets-Podilsk: TOV «Drukarnia Ruta», 2023. – S. 240 – 258.

32.	 Istoriia Ukrainskoi Pravoslavnoi Tserkvy/ Dmytro Hordiienko, Vitalii Klos, 
Yurii Mytsyk, Iryna Prelovska ; khudozh.-oformliuvach M. S. Mendor.  – 
Kharkiv: Folio, 2018. – 244 s.: il. – (Velykyi nauk. proekt).

33.	 Lototskyi O., prof. Avtokefaliia: U 2 t.: — Varshava: Pratsi Ukrainskoho 
naukovoho instytutu, 1938. – T. 2 – 562 s. – reprynt: K., 1999.

34.	 Klos Vitalii, protoiierei. Avtokefaliia Ukrainskoi Tserkvy: ohliad vid 
khreshchennia do Synodalnoho Tomosu. – Kyiv, 2019. – 190 s.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

121

35.	 Kolot S., sviashch. Ekleziolohichnyi zmist avtokefalii Pomisnykh 
Pravoslavnykh Tserkov // Trudy Kyivskoi Dukhovnoi Akademii: naukovyi 
zbirnyk Kyivskoi pravoslavnoi bohoslovskoi akademii/ red. kol. mytr. 
Pereiaslav-Khmelnytskyi Epifanii (Dumenko) [ta in.]. – [K.], 2017. – № 17 
(189). – S . 75 – 87.

36.	 Kolot S., Chokaliuk S. Uchast derzhavnoi vlady v utverdzhenni 
avtokefalii pomisnykh Pravoslavnykh Tserkov ta istoryko-kanonichne 
obgruntuvannia  // Obiednavchyi Sobor Pravoslavnoi tserkvy Ukrainy 
15 hrudnia 2018 r. Dokumenty i materialy / upor. Prot. Petro Boiko, prot. 
Vitalii Klos, I. Prelovska, A. Smyrnov, V. Tkachova, S. Chokaliuk. – Kyiv : 
Kyivska pravoslavna bohoslovska akademiia, 2021. – s. 49 – 106.

37.	 Kostriukov A. Russkaia Zarubezhnaia Tserkov v 1939 – 1964 hh.: 
Admynystratyvnoe ustroistvo y otnoshenye s Tserkoviu v Otechestve /
Kostriukov A. A. – M. : Yzd-vo PSTHU, 2015. – 488 s.

38.	 Prelovska I., Yosyfchuk Mykhail, prot., Yostyfchuk Mykolai, prot. 
Vzaiemovidnossyny diiachiv Dyrektorii Ukrainskoi Narodnoi Respubliky 
z mytropolytom Varshavskym i Kholmskym, Ekzarkhom Pravoslavnoi 
Tserkvy v Polshchi Heorhiiem (Iuriiem) Yaroshevskym u 1918-1923 rr.

39.	 Rozhko V. Ye. Narys istorii Ukrainskoi Pravoslavnoi Tserkvy na Volyni. – 
Lutsk: Mediia, 2001. – 672 s.

40.	 Rozhko V. Nyshchennia pravoslavnykh sviatyn na istorychnii volyni komuno 
moskovskym okupantom u 1944-1988 rr. // Trudy Kyivskoi Dukhovnoi 
Akademii: naukovyi zbirnyk Kyivskoi pravoslavnoi bohoslovskoi akademii/ 
red. kol. mytr. Pereiaslav-Khmelnytskyi Epifanii (Dumenko) [ta in.]. – [K.], 
2017. – № 17 (189). – S . 245 – 264.i

41.	 Savchuk V., Mulyk-Lutsyk Yu. Istoriia Ukrainskoi Hreko-Pravoslavnoi 
Tserkvy v Kanadi: U 4 t. – Vinipeh: Vydavnycha Spilka "Eklesiia", 1987. – 
T. 1. – 616 s.

42.	 Sahan O., Smyrnov A., Obiednavchyi Sobor Pravoslavnoi Tserkvy Ukrainy: 
peredumovy i perebih podii // Obiednavchyi Sobor Pravoslavnoi Tserkvy 
Ukrainy 15 hrudnia 2018 r. Dokumenty i materialy / upor. Prot. Petro Boiko, 
prot. Vitalii Klos, I. Prelovska, A. Smyrnov, V. Tkachova, S. Chokaliuk. – 
Kyiv : Kyivska pravoslavna bohoslovska akademiia, 2021. – S. 107 – 133.

43.	 Sahan O. Istorychni peredumovy provedenia Obiednavchoho Soboru Pra-
voslavnoi Tserkvy Ukrainy / Tserkva i suspilstvo. – №1 (3). – 2024. – S. 14 – 21.

44.	 Svytych A. Pravoslavnaia Tserkov v Polshche y eё avtokefalyia. – Buenos-
Aires, 1959. – 224 s.

45.	 Skurat K. E., prof. Ystoryia Pomestnыkh Pravoslavnыkh Tserkvei: Uchebnoe 
poso-bye v 2 t. – M ., Russkye ohny, 1994. – 484 s.

46.	 Smyrnov A. Mizh khrestom, svastykoiu i chervonoiu zirkoiu: ukrainske 
pravoslavia v roky Druhoi svitovoi viiny: monohrafiia /A. I. Smyrnov. – 
Odesa : Vydavnychyi dim «Helvetyka», 2021. – 416 s. 

47.	 Smyrnov A. Sobor 2018: yak narodylas PTsU // Tserkva i suspilstvo. – 
№1(3). – 2024. – S. 30 – 38.

48.	 Starodub A. V vbyvstvi Heorhiia ye slidy radianskoi dypmisii. Rezhym 
dostupu religiopravda. com.ua / 03. 02. 2021.

49.	 Starodub A. Chy buv arkhimandryt Smarahd Latyshenko radianskym 
ahentom. Rezhym dostupu risu/ ua 03/ 02/ 2023.

50.	 Starodub A. Tomos 1924 roku ta yoho polska i ukrainska skladovi: rozdumy 
z istorykom. Rezhym dostupu risu/ ua 13/ 11/ 2024.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

122

51.	 Shkarovskyi M. V. Russkaia Pravoslavnaia Tserkov v XX veke. – M. : Veche, 
Lepta, 2010. – 480 s.: yl.

52.	 Shkarovskyi M. V. Konstantynopolskaia y Russkaia Tserkvy v peryod 
velykykh potriasenyi ( 1910-e – 1950-e hh.). – M.: Obshchetserkovnaia 
aspyrantura ym. Svv.. Kyrylla y Mefodyia, 2019. – 304 s. 

53.	 Shchotkina K. Khroniky Tomosu / Kateryna Shchotkina. – Kh.: Vivat, 2019. – 
304 s. – (Seriia «Istoriia ta polityka», ISBN 978-966-942-842-843-1). ISBN 966-
942-926-1 (ukr.)

54.	 Chokaliuk S., profesor KPBA. Blits-interviu pro avtokefaliiu PTsU // Tserkva 
i suspilstvo. – №1 (3). – 2024. – S. 5 – 6.

55.	 Tsypyn V., prot. Ystoryia Russkoi Pravoslavnoi Tserkvy: Synodalnыi y novei-
shyi peryodы – M. : Yzd –vo Stretenskoho monastyria, 2012. – 816 s.

ДОДАТКИ:

1. Томос Православній Церкві в Польщі 13 листопада 1924 р.
[Мартирологія, 1987, с. 610 – 612].

«Григорій з Божої ласки 
Архиєпископ Константинополя – Нового Риму

Вселенський Патріарх
Свята Православна Церква в Богом хоронимій Польській 

Державі, що наділена автономним устроєм й управлінням, до-
водить свою твердість у вірі й горливість у церковних справах, 
просила Наш Святійший Апостольський і Вселенський побла-
гословити й утверити Її автокефальний устрійзвернулась до 
Нас, вважаючи, що в нових обставинах політичного життя, та-
кий устрій міг би задовільнити й забезпечити Її потреби.

З любов’ю розглянувши це прохання, приймаючи під увагу 
приписи святих Канонів, які установляють, що «устрій церков-
них справ повинен відповідати політичним і громадським фор-
мам (канон 17, IV Вселенського Собору, а також VI Вселенського 
Собору канон 38), а також апофегму Фотія, які звучать так:

«Прийняти, що права, які торкаютья церковних справ, а 
особливо справ парафій, повинні відповідати політичним і 
адміністративним перемінам» – а з другої сторони, корячись 
перед вимогами канонічного обов’язку, що накладає на наш 
Святійший Вселенський Престол піклування про Православні 
Церкви, які знаходяться в потребі; розглядаючи рівно ж факт, з 
яким згідна й історія (бо ж написано, що перше відділення від 
Нашого Престолу Київської Митрополії й залежних від неї Ми-



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

123

трополій Литви та Польщі, а рівно ж прилучення їх до Святої 
Московської Церкви, наступило не за приписами канонічних 
правил, а також не дотримано всього того, що було встанов-
лено відносно повної церковної автономії київського митропо-
лита, який носив титул Екзарха Вселенського Престолу), Наша 
Достойність й Святійші митрополити – наші у Св. Дусі улю-
блені брати і спів служителі, вважали обов’язком вислухати 
прохання, з яким звернулась до нас Свята Православна Церква 
в Польщі й дати Наше благословення й затвердити Її автоке-
фальний і незалежний устрій.

У зв’язку з цим, ухвалюючи спільно з волі Духа Святого, Ми 
постановляємо: визнаємо автокефальний устрій і даємо своє 
благословення на те, щоб Вона віднині управлялась як духовна 
Сестра, рішала свої справи незалежно й автокефально, відпо-
відно чинові й необмеженими правами інших Святих Автоке-
фальних Православних Церков, визнаючи своєю найвищою 
церковною владою Священний Синод,зложених з православ-
них канонічних єпископів в Польщі, на чолі, кожного разу з Го-
ловою своїм Блаженнійшим митрополитом Варшавським і всі-
єї Польщі. Щоб зберегти і канонічно довести єдність з Нашим 
св. Апостольським Престолом, як рівно ж з усіма автокефаль-
ними Православними Церквами, нагадуємо тут про обов’язок 
кожного митрополита і всієї Польщі:повідомляти відповідно 
чинові Святої Православної Церкви про свій вибір та інтроні-
зацію, засобом інтронізацій ним, рівно ж Нашу велику Церкву 
Христову, як і всі Православні Церкви-Сестри, зберігати все, 
що відноситься строгого дотримання віриі побожності право-
славної, а також всього, що наказують святі Каноний чини Пра-
вославної Церкви, поминати згідно з формулою в «Диптихах» 
ім’я Всенького Патріарха й інших Патріархів, як і інших Зверх-
ників Святих автокефальних Церков.

Крім того постановляємо, що автокефальна Православна 
Церква-Сестра повинна отримувати святі Хризми від Нашої 
великої Церкви Христової. Рівно ж бажаємо, щоб у проблемах 
чину церковного і у справах загального характеру, які пересту-
пають межі юрисдикції кожної з автокефальних Церков, взя-
тих окремо, Блаженнійший митрополит Варшавський і всієї 
Польщі звертався до Нашої Найсвятішої Вселенської Столиці 
Патріаршої через яку втримується ув’язок з цілою Православ-
ною Церквою, яка «правовірно голосить слово правди», а та-
кож щоб звертався за авторитетною думкою і у спраі спів діян-
ня сестринських Церков.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

124

Після того, як усе було докладно розглянене на канонічних 
засіданнях Святійшого Синоду дня 6 та 11 листопада 1924 року, 
після Синодального затвердження, вручили сьогоднішній Па-
тріарший Синодальний Томос в толчному незміненому відпи-
сі, який зістав підписаний і внесений до Кодексу Нашої великої 
Христової Церкви на руки Блаженнійшого Діонісія, Нашого 
улюбленого в Христі брата і співробітника, митрополита Вар-
шавського і всієї Польщі, Голови Священного Синоду Право-
славної Автокефальної Церкви в Польщі.

Нехай на віки зміцнить Господь Бог любов’ю і щедрістю Пер-
шого Великого і Начального Пастиря Господа Нашого Христу 
Автокефальну Церкву сестринну в Польщі так мщасливо уря-
джену, нехай піднесе і зміцнить все в ній на хвалу Його Імени 
Святого, на користь його пастви побожної, як і на радість всії 
автокефальних сестринних Православних Церков. 

Року Божого 1924, місяця листопада 13-го дня.

Патріарх Царгородський (–) Григорій (затвердив)
Митрополит Кизіку (–) Каллиник, 

Митрополит Нікеї (–) Базиліос, 
Митрополит Хальседону (–) Юахим, 

Митрополит Дерконс (–) Константинос, 
Митрополит Бруску (–) Нікомедос, 

Митрополит Принципіпу (–) Агатангелос, 
Митрополит Неоцезарії (–) Амброзіос, 

Митрополит Сардики і Пісідії (–) Германос, 
Митрополит Фільндельфії (–) Германос, 

Митрополит Сілібрії (–) Євгеніос, 
Митрополит Родополісни (–) Кірелла, 

Митрополит Анеї (–) Томас»

За згідність французького перекладу з грецького оригіналу 
перекладач (–) Константідініс, Вселенський Патріархат.

13 листопада 1924 р. Канцлер (–) Германос, митрополит 
Сардики.

Архів «Смолоскипа».  
Копія оригіналу, переклад з французької.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

125

2. Лист митрополита Сергія до Блаженнійшого Діонісія
24 вересня 1927 р.

[Лотоцький О. Автокефалія, т . 2, с. 463].

«Московская Патриархия
Заместитель Патриаршего Местоблюстителя

24 сентября 1927 г. № 397. Москва.

Его Высокопреосвященству,  
Высокопреосвященнейшему Дионисию,

Митрополиту Варшавскому и всея Польщи

Высокопреосвященнеший Владико!
В мае с. г. при мне, как заместителе Патриаршего Местоблюс

тителя организовался временный (впредь до избрания посто-
янного состава на Поместном Соборе) Патриарший Синод, 
который в настоящее время официально, с разрешении граждан-
ской власти, вступил в исполнении своих обязанностей. Среди 
вопросов, ожидающих Синодального розсуждения, находится, 
между прочим, и вопрос об отношении возглавляемой Вашим 
Высокопреосвященством Православной Церкви в Польще к ее 
Матери-Церкви Всероссийской. По имеющимся нам данным, по-
койним Святейшем Патриархом Тихоном была благословенна 
лишь автономия Церкви в Польще под общей юрисдикией, во-
прос об автокефалии, на которою изьявлял Ваш предшестенник 
покойный Митрополит Георгий, признан был подлежащим ре-
шению ближайшего Помесного Собора Всеросийсского. Между 
тем, письма Вашего Высокопреосвященства на мое имя, как будто 
дают понять, что Вы мыслите себя главой Церкви автокефальной 
и рассматриваете Церковь Московского Патриархата, как только 
равноправную Церковь-Сестру, а отнюдь не как целое, к которой 
продолжает (хотя с особыми правами) принадлежать и Церковь в 
Польще и главу которой обязаны поминать при церковных бого-
служениях, как своего «первого епископа», по крайней мере Ваше 
Высопреосвященство (15 пр. Двукр. Соб.)

Во избежание каких либо недоразумений при рассмотрении 
этого вопроса в Синоде, прошу Ваше Высокопреосвященство по-
чтить меня, в ближайшее по возможности время уведомлением: 
1. Правильное ли предположение, что Православная Церковь 
в Польще ныне считает себя автокефальной; если правильно, 
то 2. Имеется ли на эту автокефалию благословение законного 
главы всей Российской Церкви (в том числе части ее, отошед-



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

126

шей к Польще) – Святейшего Патриарха Московского или его 
Местоблюстителя; если же такого благословения не имеется, то 
3. какими основаниями руководствувалась возглавляемая Вашим 
Высокопреосвященством иерархия, провозлашая автокефалию, 
и 4 не находите ли Вы благовременным при восстановлении те-
перь сношений с Москоской Патриархией, восстановить и Вашу 
каноническою от нее зависимость (на началах автономии).

Вашего Высокопреосвященства
покорнейший слуга

(–) Сергий М. Нижегородский»

3. Відповідь Баженнійшого Діонісія митрополиту Сергію.
1927 р.

[Мартирологія, 1987, с. 613 – 616].

Митрополит Св. Автокефальної  
Православної Церкви 

в Польщі
29 листопада 1927 р., ч. 3181.

Його Високореосвященству
Високопреосвященнйшому Сергію,

Митрополиту Нижнєновгородському,
Місцеблюстителеві Московського 

Патріяршого Престолу

Ваше Високопреосвященство, 
Високопреосвященнійший 

Владико, Улюблений у Христі Брате! 
У відповідь на лист Ваш від 24 вересня ц. р. за ч. 397 уважаю 

за свій обов’язок повідомити Ваше Високопреосвященство 
нижченаведене:

Питання про автокефалію Православної Церкви в Польщі 
виникло невдовзі після відродження Польської держави та 
встановлення її кордонів. Уже 1925 р. (точніше у 1920 р., тут 
технічна помилка – Авт.), коли від самого Московського па-
тріаршого престолу була циркулярно дана автокефалія усім 
церковним об’єднанням, позбавленим фізичної можливості 
зносин з Найсвятішим Всеросійським Патрярхом, необхідність 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

127

вирішення цього питання в значенні улаштування церковного 
життя в Польщі на засадах автокефалії стала невідкладною. Ці-
лий ряд обставин вплинули на те, щоб якраз в цьому напрямку 
шукати успішного розв’язанння конечних потреб Православ-
ної Церкви в Польщі і зміцнити її правне в республіці з більші-
стю населення, яке належить до іншого віровизнання.

Канонічні основи Првославної Церкви дозволяють їй організу-
вати сій внутрішній лад в кожній державі на засадах автокефалії, 
оскільки держава дає їй потрібну внутрішню незалежність. Кон-
ституція Польської держави цілком відповідає цій передумові.

В Польщі необхідність створеня Православної Церкви на за-
садах автокефалії стала тим більше невідкладною, бо каноніч-
ні відносини з Московською патріархією, в наслідок звільненя 
від обов’язків, а невдовзі після того запроторення в тюрму свят. 
патріярха Тихона, цілком припинилися. Атим часом , 8 люто-
го 1923 р., коли покійний патрярх Тихон ще був під арештом 
і поза церковною діяльністю, сталось убивство митрополита 
Юрія ( оригіналі скоріше Георгія – Авт.), подія, яка була бага-
та своїми тяжкими наслідками для св. Православ’я в Польщі. 
Якщо б на допомогу не прийшов споконвічний захисник пра-
вославія в усьому святі – Найсвятіший Вселенський Патріарх. 
Він, на кому і по канонах лежить піклування за всіиа Право-
славними Церквами, які знаходяться в тяжких умовах, почув 
синівське звернення ієрархів Польської Церкви Православної 
і затердив вибраного ними митрополита, прийнявши Проль-
ську православну Церкву в свою канонічну юрисдикцію.

Таким чином, польська православна ієрархія змушена була 
фактичними обставинами – перш щза мвсе позбавленням Мос-
ковської патрярхії свободи дії і відсутністю визнаного голови 
її – звернутися до Вселенського Константинопільського патрі-
арха з проханням про про визнання необхідного для існування 
Польської Православної Церкви в нових умовах і для інтересів 
православія автокефального ладу в Польській державі. Подіб-
но,як поступила в XV віці російська ієрархія, побачивши не-
можливість мати зносини з Вселенським патріархатом після 
здобуття Константинополя турками.

Нестерпна відкладанню справа автокефалія в Польщі була 
ведена при прихильній співпраці польської держави,згідно по-
становою православних ієрархів в Польщі 14 червня 1922 р. у 
Вселенській Патріархії Константинополя, яка патріаршим і си-
нодальним Томосом з 13 листопада 1924 р. і затвердила ту авто-
кефалію, а потім спеціальним посланням з 13 січня 1925 р. пові-



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

128

домила про це всі автокефальні Православні Церкви світу. Якщо 
Всеросійська Церква не отримала такого такого послання, причи-
ну цього доводиться шукати в її тодішньому тяжкому становищі. 
17 вересня 1925 р., уже після блаженної смерті св. патрярха Тихо-
на, автокефалія Польської Православної Церкви, була урочисто, 
в присутності представників Вселенської Константинопільської 
та румунської Церков проголошена Варшаві; вслід за цим автоке-
фалію Польської Православної Церкви признали усі східні патрі-
архи і голови автокефальних Церков. В цьому ж році я особисто, 
разом з одним з преосвященних, відвідав увіх першоієрархів ав-
токефальних Церков і увійшов з ними у братерське та молитовне 
спілкування любові і єднання. А грамотою Найсвятішої Вселен-
ської Константинопільської Патріархії, ось 7 квітня ц. р., мені, як 
голові автокефальної Церкви, надано титул «Блаженнійший».

Залишається ще улюблена колишня Церквамати, а сьогодні 
улюблена сестра – Церква російська, яка не дала свого благосло-
вення на автокефальне існування Православної Церкви в Поль-
щі, але вона і не могла це зробити через тяжку долю свою, якою 
ми завжди журимося [якій ми завжди] співчуваємо, а також 
внаслідок відсутності в ній всіма визнаного голови – патріярха.

Ми ж завжди пам’ятаємо про свій обов’язок у відношенні 
до колишньої улюбленої матері – Церкви Всеросійської і при 
першій нагоді, коли на чолі її стане православними Церквами 
і всім православним російським народом, признаний первріє-
рарх, будемо щиро просити про те, щоб він, для блага і миру 
церковного, і з своєї сторони благословив автокефальне існу-
вання Православної церкви в Польщі, яке вже визнане і під-
тверджене всіма автокефальними Православним Церквами. І 
ми тердо переконані, що любов’ ю багата Церква Всеросійська 
не відмовить наректи Православну Церкву Польську улюбле-
ною своєю сестрою, розуміючи життєву необхідність її автоке-
фальногоуправління і ладу для слави Божої і спасіння вірних.

Сподіваємось, що і Ваше Високопреосвященство, що підритмав-
ши нас своїм добрим листом у минулому році, виявить своє випро-
буване мудре сприяння справі закріплення братерських зв’язків лю-
бови і єднання між сестрами-Церквами Російською і Польською.

Вашого Високопреосященства 
відданий Христові слуга

/ – / Діонісій
Мирополит Варшавський і всієї
Православної Церкви в Польщі»



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

129

4. «Покаяльний лист Блаженнійшого Діонісія 
до патріарха Алексія і синоду рпу 22 серпня 1948 р.

і їх рішення 22 червня та 9 листопада 1948 р.:
[Ципин В., 1994, 312 – 314 // ЖМП. 1950. – № 8 – с. 44 – 49].

А) «…Тягоготы прещения, постигши меня от Вашего Свя-
тейшества купно со Священным Синодом, не в состоянии вине-
сти душа моя, и по долгу совести моя душа, и по долгу совести 
я умоляю Вас принять мое, хотя и запоздалое, но искреннее 
покаянне во всех содеянных мною по отношению к Матери-
Церкви прегрешениях. Сознавая временность и каноническую 
неповноту автолкефалии, дарованной Святетейшим Констан-
тинопольским Патриапхом в 1924 г., я признаю и исповедую 
святую необходимость благословення Великой Матери-Церкви 
на автокефальное бытие Ее юнейшей дщери – Польской Прво-
славной Церкви..»; 

Б) « 1. Принимая во внимание отказ Польской Церкви от ее 
неканонической автокефалии, – Святейший Патриарх и Свя-
щенный Синод – ныне же востановливают с ней каноническое 
молитвенное и литургическое общение и дают ей право на по-
лное самостоятельное управление.

2. По утверждении Собором епископов Православной Рус-
ской Церкви автокефалии Польской Церкви – Польская Цер-
ковь избирает Главу своей Церкви. К этому времени Польс
кая Церковь получает устройство, требуемое канонами для 
автокефалии…»;

В) «1. Удовлетворить ходатайство Митрополита Дионисия и 
ради искреннего его раскаяния каноническое общение миропо-
лита Дионисия з Матерью-Русской Церковью востановленным.

2. Считать возможным оставления за ним, ввиду исполнив-
шегося 35-летия его служения в епскопском сане, – сана митро-
полита, но без присвоенного ему в период выхода из юрисдик-
ции Московской Патриархии титула «Блаженнийший».

3. Сообщить Преосвященному Митрополиту Дионисию 
о состоявшемся 22 июня 1948 года постановлении Патриарха 
Московского и Епископата Русской Православной Церкви о да-
ровании Православной церкви в Польще прав автокефалии».



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

130

5. Лист Київського Митрополита Філарета  
до Вселенського Патріарха Варфоломія 

10 черня 1992 р. [Історія, 2019, с. 235].

«Антиканонические вмешательства Московской Московской 
Патриархии во внутреннюю жизнь Украинской Православной 
церкви резко осложнили церковную ситуацию в украине. В 
связи с этим намечается новы	 й раскол. 

По указанию Патриарха Алексия в Харькове было проведено 
собрание украинских епископов в нарушение 34-го Апостольс-
кого правила, постановления Архиерейского Собора Русской 
Православной Церкви и устава об управлении Украинской Пра-
вославной Церкви. Совергшив каноническое преступление про-
тив меня – Митрополита Киевского и всея Украины в Харькове, 
они готовят окончательную судебную расправу надо мной.

Сознавая историческую и фактическую связь Киевской Ми-
трополии с Матерью-Церковью Константинопольской, оба-
щаюсь к Вашему Святейшеству и к Священному Синоду с 
просьбой канонически вмешатся в наше дело и не допускать в 
Москве беззаконного судилища надо мнолй. Этим Вы избавите 
Украинскую Православную Церковь от назреваемого раскола и 
укрепите Православие в Украине. 

При этом направляю мое Открытое письмо к Патриарху 
Алексию и Обращение Священного Синода Украинской Пра-
вославной Церкви к Арахиерейскому Собору Русской Право-
славной Церкви. 

Вашего Святейшества смиренный богомолец и сослужитель

Филарет, 
Митрополит Киевский и всея Украины

10. 06. 1992 г.».

 6 – 7. «Определение» рпц і лист патріарха УПЦ КП 
Філарета у 2017 р. [Базів В., 2021, с. 263 – 266]:

«Архиерейский Собор заслушал письменное обращение 
бывшего митрополита Киевского всея Украины к Святейше-
му Патриарху Московскому и всея Руси Кириллу от 16 ноября 
2017 г.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

131

В письме содержится просьба о восстановлении евхаристи-
ческого и молитовного общения с христианами, состоящими 
в украинском церковном рассколе, и об отмене «всех решений, 
в том числе о прещениях и отлучениях…ради достижения Бо-
гом заповеданного мира между единоверными христанами и 
примерения между народами». Письмо завершается словами: 
«Прошу прощения во всем, чем согрншил словом, делом и все-
ми моїми чувствами, и так же от сердца искренне прощаю всем». 

Собор с удовольствием воспринимаетобращение как шаг к 
преодалению расскола и востановлению церковного общения 
со стороны тех., кто некогда отпал от церковного единства с ка-
нонической Украинской Православной Церквью.

В 2008 году Архиерейский Собор Русской Православной 
Церкви в определении «О эдинстве Церкви одо брил Украин-
ской Православной Церкви по определению раскола посред-
ством диалога, в основе которого «лежат верность канониче-
скому преданию Церкви и стремление возвратить в церковное 
общение отделившихся от спасительного единства».

В Обращении Священного Синода Русской Православной 
Церкви от 26 июля 2010 года к православным християнам 
Украины, пребывающим вне единства со Святой Церковью, 
сказано: «Что может бать болем желанным, чем возващение 
отделившихся братьев в спасительную ограду Единой Святой, 
Соборной и Апостольской Церкви? Это было бы подлинное 
торжество Православия, торжество любви Христовой! Мы мо-
лимся о прибежении того часа, когда уклонившиеся в раскол 
свободно и непринужденно пожелают вернуться в лоно Цер-
кви; о том, чтобы настал этот долгожданный день, который 
принесет мир аи спасенне многим измученным душам. И мы 
верим, что он нерестанно настанет». 

После горестных двадцяти пяти лет раздоров, насилия, взаи-
мной приязни, обид и настроений, возникших в украинском Пра-
вославии и украинском обществе в результате раскола, появляет-
ся, наконец, возможность встать на путь восстановления единства.

С егодняшний долг и тех, кто прыбывает в Цкркви и тех, кто 
стремится к воссоедению с нею – в ежечасном подвиге взаи-
мной любви и самотречения, дабы преодолевать многолетное 
отчуждение, уповая на милосердие и благость Господа и Бога 
нашого Иисуса Христа, средостение вражды разрушившего. 
Решительный отказ от насилля и захвата храмов, отказ от вза-
имных обвинений и упреков, взаимное прощение друг другу 
старых обид – вот те целебные средства самопожертвования и 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

132

любви о Христе, которыми только может быть востановлено 
единство канонической Церкви на Украине.

Для ведения дальнейших переговов с отделившимися от 
церковного общения Собор утвержает комисию в составе:

1.	 Митрополит Волоколамский Иларион (председатель);
2.	 Митрополит Бориспольской и Броварской Антоний 

(Украинская Православная Церковь);
3.	 Митрополит Каменец-Подольский и Городокский Фео-

дор (Украинская Православная Церковь);
4.	 Митрополит Луганский и Алчевский Митрофан 

(Украинская Православная Церквоь);
5.	 Протоиерей Николай Балашов;
6.	 Протоиерей Николай Данилевич (Украинская Право-

славная Церковь);
7.	 Протоиерей Игорь Якимчук (секретар).
Для ведения переговов в необходимых случаях комисия мо-

жет превлекать консультантів.

8. Рішення Священного Синоду Вселенського Патріархату 
про автокефалію Української Церкви [Собор 2018 р.,2021, с. 198–
199; Уся правда про українське церковне питання, 2021, с. 21].

«Під головуванням Його Всесвятості, Вселенського Патріар-
ха, Святий і Священний Синод зібрався на чергове засідання з 9 
по 11 жовтня 2018 р. для вивчення й обговорення питань поряд-
ку денного. Священний Синод докладно й довго обговорював 
церковну справу України в присутності Його Преосвященства 
Архієпископа Даниїл Памфільсьського і його Преосвященства 
єпископа іларіона Едмонтського, патріарших Екзархів в Украї-
ні, і прийняв після розширеного обговореня такі рішення:

1)	 Підтвердити вже ухвалене рішення про те, щоб Все-
ленський Патріархат розпочав надання автокефалії Церквві 
України.

2)	 Відновити від тепер Ставропігію Вселенського Патріарха 
в Києві, як одну з його багатьох ставропігій в Україні, які завж-
ди там існували.

3)	 Прийняти й розглянути прохання про апеляцію від Фі-
ларета Денисенка, Макарія Малетича і їх послідовників, які 
виявилися у схизмі не з догматичних причин, відповідно до 
канонічних прерогатив Константинопільського патріарха одер-



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

133

жувати такі звернення від ієрархів та священнослужителів усіх 
автокефальних Церков. Таким чином, згадані вище особи були 
канонічно поновлені у своєму єпископському або священничо-
му сані, також було поновлено спілкування їх вірних з Церквою

4)	  Скасувати зобов’язання Синодального листа 1686 року, 
що був виданий у зв’язку з обставинами того часу, який надавав 
в порядку економії право патріарху Московському рукопокла-
дати Київського митрополита, вибраного собором духовнства 
й віручих його єпархії, який повинен був поминати Вселен-
ського Патріарха як свого Першоієрарха на усіх богослужіннях, 
проголошуючи й підтверджуючи свою канонічну підпорядко-
ваність Матері-Церкві Константинополя.

5)	 Звернутись до усіх залучених сторін із закликом утри-
муватися від захоплення церков, монастирів і іншого майна, а 
також від будь-яких інших насильницьких дій і помсти, щоб 
перемагали мир і любов у Христі!

9. Томос 6 січня 2019 р. Православної Церкви України 

ПАТРІАРШИЙ І СИНОДАЛЬНИЙ ТОМОС НАДАННЯ 
 АВТОКЕФАЛЬНОГО ЦЕРКОВНОГО УСТРОЮ 

ПРАВОСЛАВНIЙ ЦЕРКВI УКРАЇНИ
[Календар ПЦУ, 2019, с. 99 – 101; Клос В. Автокефалія, 2019, 

с. 184 – 189]

«Варфоломій, милістю Божою Архієпископ Константинополя,
 Нового Риму і Вселенський Патріарх

«Ви приступили до гори Сіонської… і до Церкви первород-
них» (Євр. 12:22–23), блаженний серед народів Апостол Павло 
говорить усім вірним; і дійсно, Церква є горою, тому міцною і 
стійкою, непорушною та непохитною. Хоча одним стадом та од-
ним тілом Христовим є і називається Церквою Божою, яка пов-
сюди має сповідання православної віри, спільність в таїнствах 
у Дусі Святому та непорушність апостольського спадкоємства 
і канонічного порядку, але ще від апостольських часів склада-
ється з Церков, розташованих на землях і країнах, внутрішньо 
самоврядованих власними пастирями та вчителями, і служите-
лями Євангелія Христового, тобто кожного місця єпископами, 
з причин не лише історичного значення міст і країн у світі, але й 
внаслідок особливих пастирських необхідностей у них.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

134

Отож, оскільки благочестива та Богомбережена земля Украї-
ни укріплена і звеличена вищим промислом та отримала свою 
повну політичну незалежність, державні та церковні керівни-
ки якої вже майже тридцять років палко просять її церковного 
самоврядування та пліч-о-пліч з народом й суголосно з давні-
ми його проханнями свого часу зверненими до святішого Апо-
стольського Константинопольського Престолу, котрий за бага-
товіковим канонічним переданням зобов’язаний турбуватися 
про Святі православні Церкви, які мають в цьому потребу, а 
найбільше про ті, які завше з ним зв’язані канонічними узами, 
як-от історична Митрополія Київська, – то наша Покірність з 
Преосвященними при нас Митрополитами та всечесними, 
улюбленими в Святому Дусі братами та співслужителями, з 
обов’язку турботи Великої Христової Церкви за Православний 
світ, для зцілення постійно загрожуючих розколів та розділів у 
помісних Церквах, однодумно визначаємо та проголошуємо, 
щоб уся Православна Церква, що знаходиться в межах полі-
тично сформованої та цілковито незалежної держави України 
разом із Священними Митрополіями, Архієпископіями, Єпи-
скопіями, монастирями, парафіями та всіма в них церковними 
установами, котра знаходиться під покровом Засновника Єди-
ної, Святої, Соборної і Апостольської Церкви Боголюдини Го-
спода і Спасителя нашого Ісуса Христа, існувала віднині кано-
нічно автокефальною, незалежною та самоврядованою, маючи 
Першого в церковних справах і визнаючи кожного канонічного 
її Предстоятеля, який носить титул «Блаженніший Митропо-
лит Київський і Всієї України», – не допускається якогось до-
повнення чи віднімання від його титулу без дозволу Констан-
тинопольської Церкви, – який є головою Святішого Синоду, 
котрий щороку скликається з Архієреїв, запрошуваних почер-
гово за їхнім старшинством, з числа тих, що мають єпархії в 
географічних межах України. Таким чином управлятимуться 
справи Церкви в цій країні, як проголошують божественні та 
святі Канони, вільно й у Святому Дусі, та безперешкодно, без 
будь-якого іншого зовнішнього впливу.

До того ж, цим підписаним Патріаршим і Синодальним 
Томосом ми визнаємо та проголошуємо встановлену в межах 
території України Автокефальну Церкву нашою духовною 
донькою та закликаємо всі світовi Православнi Церкви ви-
знавати її як сестру та згадувати під іменем «Святіша Церква 
України», як таку, що має своєю кафедрою історичне місто 
Київ, не може ставити єпископів чи засновувати парафiї за 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

135

межами держави; вже існуючі відтепер підкоряються, згідно 
з порядком, Вселенському Престолу, який має канонічні пов-
новаження в Діаспорі, бо юрисдикція цієї Церкви обмежуєть-
ся територією Української Держави.

І ми надаємо їй привілеї та всі суверенні права, належні авто-
кефальній церковній Владі, так що відтепер Митрополит Київ-
ський і Всієї України, здійснюючи богослужіння, поминає «Усiх 
Єпископів Православних», а сонм найсвятіших Архієреїв при 
ньому поминає його ім'я як Першого та Предстоятеля Найсвя-
тішої Церкви України. Те, що стосується внутрішнього церков-
ного управління, розглядається, судиться та визначається ви-
ключно ним і Священним Синодом, слідуючи євангельському та 
іншому вченню, згідно зі Священним Переданням і шановани-
ми канонічними постановами нашої Святої Православної Церк
ви, і настановами 6-го канону І Нікейського Вселенського Собо-
ру, який визначає, що «якщо ж при спільному голосуванні всіх, 
яке буде справедливим і згідно церковного канону, двоє чи троє 
через власну схильність до суперечок будуть заперечувати, то 
нехай має силу рішення більшості», до того ж зберігається пра-
во всіх архієреїв та іншого духовенства на апеляційне звернення 
до Вселенського Патріарха, який має канонічну відповідальність 
приймати безапеляцiйні судові рішення для єпископів та іншо-
го духовенства помісних Церков, згідно з 9-м і 16-м священними 
канонами IV Халкідонського Вселенського Собору.

Прояснюємо до вище сказаного, що Автокефальна Церква 
України визнає головою Святіший Апостольський і Патріар-
ший Вселенський Престол, як і інші Патріархи і Предстоятелі, 
та має разом з іншими канонічними обов'язками та відпові-
дальностями, насамперед для збереження нашої Православної 
Віри неушкодженою та канонічної єдності та спілкування з Все-
ленським Патріархатом й іншими помісними Православними 
Церквами. І до цього, Митрополит Київський і Всієї України, 
як і Архієреї Найсвятішої Церкви України, обираються відни-
ні відповідно до належних положень божественних і священ-
них Канонів і згідно з відповідними положеннями її Статуту, 
які мають в усьому обов’язково відповідати положенням цього 
Патріаршого і Синодального Томосу. Усі архієреї зобов’язані 
турбуватися, щоб боголюбно пасти народ Божий, провадячи в 
страху Божому мир і згоду в країні та в своїй Церкві.

Але щоб в усьому перебував не применшений зв'язок духов-
ної єдності та спілкування святих Божих Церков, бо ми навчи-
лися «зберігати єдність духа в союзі миру» (Еф. 4:3), то кожний 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

136

Блаженніший Митрополит Київський і Всієї України повинен 
поминати за давніми Переданнями святих Отців наших Все-
ленського Патріарха, Блаженніших Патріархів та інших Пред-
стоятелів помісних Православних Церков, у ряду Диптихів, 
згідно з канонічним порядком, отримавши своє місце після 
Предстоятеля Церкви Чехії і Словакії в священних Диптихах і 
на церковних зібраннях.

Таким чином, Православна Церква України, через свого 
Першого чи канонічного місцеблюстителя Київського Престо-
лу, зобов'язана брати участь у стосовно важливих канонічних, 
догматичних та інших питаннях у міжправославних нарадах, 
які збираються час від часу, за священним звичаєм, від почат-
ків усталеним Отцями. Перший же, настановлений, зобов’яза-
ний обов’язково посилати необхідні належні Мирнi Грамоти 
до Вселенського Патріарха та до інших Предстоятелів, і сам 
має право від них отримувати, починаючи свої мирні поїздки 
від Першопрестольної Церкви Константинополя за звичаями, 
отримуючи від неї і Святе Миро, для вияву духовної єдності з 
нею. Для вирішення значних питань церковного, догматично-
го та канонічного характеру слід Блаженнішому митрополиту 
Київському і всієї України, від імені Священного Синоду своєї 
Церкви звертатися до нашого Святішого Патріаршого і Все-
ленського Престолу, прагнучи від нього авторитетної думки та 
твердого взаєморозуміння, причому права Вселенського Пре-
столу на Екзархат в Україні та священні ставропігії зберігають-
ся неприменшеними.

Отож, на всiх цих умовах, наша Свята Христова Велика Цер-
ква благословляє та проголошує Православну Церкву України 
Автокефальною та щедро закликає на Ієрархію на Українській 
землі, непорочний клір і благочестивий народ її, з невичерп-
ного скарбу Святого Духа, божественні дари, молячись, щоб 
Перший і Великий Архієрей Ісус Христос, заступництвом все-
непорочної і всеблагословенної Владичиці нашої Богородиці і 
Приснодіви Марії, святого славного і рівноапостольного князя 
Володимира і святої славної княгині Ольги, преподобних і бого-
носних Отців наших, подвижників і монахів Києво-Печерської 
Лаври та інших монастирів, укріпив назавжди її в тілі Єдиної, 
Святої, Соборної і Апостольської Церкви таким чином зара-
ховану Автокефальну Церкву України і подав їй благостояння, 
єдність, мир і зростання, на славу Його, і Отця, і Святого Духа.

Таким чином, таке вирішене та розсуджене і в радості спо-
віщене вам від шанованого Центру Православ’я було соборно 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

137

затверджено, для постійного збереження видається цей Патрі-
арший і Синодальний Томос, написаний і підписаний в Кодек-
сі нашої Великої Христової Константинопольської Церкви, вру-
чений в точнiй і ідентичнiй копії Блаженнішому Предстоятелю 
Святішої Церкви України, митрополиту Епіфанію та Його ви-
сокоповажності Президенту України пану Петру Порошенку, 
для вічного доказу та постійного представлення.

Року дві тисячі дев’ятнадцятого, місяця січня, 6 числа, індик-
тiона 12.

† Вселенський Патріарх Варфоломій,  
в Христі Бозі постановив

† митрополит Вріульський Пантелеймон
† митрополит Італійський і Мальтійський Геннадій

† митрополит Германський Августин
† митрополит Транупольський Герман
† митрополит Нью-Джерський Євангел

† митрополит Родоський Кирилл
† митрополит Ретімнський і Авлопотамський Євгеній

† митрополит Корейський Амвросій
† митрополит Сингапурський Контантин

† митрополит Австрійський Арсеній
† митрополит Сімський Хризостом
† митрополит Чиказький Нафанаїл




