
21

Однією з найвиразніших особли-
востей цієї теми є неоднозначність 
та відсутність визначених формул у 
доктрині християнського віровчен-
ня. Відомий американський біб
леїст Реймонд Браун справедливо 
зауважує, що вчення про зішестя 
Христа в пекло зачіпає центральні 
теми богослов’я і зокрема  викли-
кає багато запитань щодо можли-
востей інтерпретації [Див. Brown, 
1997, p. 714]. Це відкриває широ-
ке поле для розуміння в сучасно-
му герменевтичному контексті та 
спонукає порушити надзвичайно 
важливе питання герменевтики: 
яку актуальність вона має для хрис-
тиянської віри сьогодні і в чому 
полягає її неминуща цінність? Біб
лійне поняття «пекло» («шеол», 
«геєна») ігнорується або й прямо 
заперечується в сучасних культур-
них дискурсах як таке, що проти-

У статті здійснено 
екзегетичний аналіз уривків 
із Першого соборного 
послання апостола Петра 
(1 Пет. 3:19–20; 4:6), які 
стосуються таємничого і 
богословськи складного вчення 
про зішестя Ісуса Христа 
до пекла. Увага зосереджена 
на тлумаченні вислову «Він 
і духам, які були у в’язниці, 
прийшов і проповідував», що 
упродовж століть викликало 
численні суперечки серед 
отців Церкви, середньовічних 
теологів і сучасних екзегетів. 
Проаналізовано ключові 
терміни, богословський 
контекст, жанрові особливості 
і герменевтичні труднощі, 
пов’язані з інтерпретацією 
цього фрагмента, а також 
окреслено вплив юдейських 
апокрифів (зокрема Книги 
Еноха) на богословське мислення 
автора Послання.
Коротко cхарактеризовано 

ЗІШЕСТЯ ХРИСТА ДО ПЕКЛА У ПЕРШОМУ 
СОБОРНОМУ ПОСЛАННІ АПОСТОЛА ПЕТРА 
(3:19–20; 4:6): ЕКЗЕГЕТИЧНИЙ АНАЛІЗ

CHRIST’S DESCENT INTO HELL  
IN THE FIRST EPISTLE OF PETER (3:19–20; 4:6): 
AN EXEGETICAL ANALYSIS

протоієрей Михайло АЛЬМЕС*
archpriest Mykhailo ALMES**

ORCID.org/0000-0002-6175-3861
УДК 227.92:0.1:232.4
DOI: 10.35332/2411-4677.2025.25.1

* Кандидат філософських наук зі спеціальності богослів’я, викладач кафедри Священно- 
го Писання Київської православної богословської академії.

** Candidate of Philosophical Sciences Majoring in Theology, teacher of the Department of 
Holy Scripture of the Kyiv Orthodox Theological Academy.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

22

рецепцію цієї доктрини 
в історії Церкви, зокрема 
у творах Климента 
Олександрійського, Орігена та 
блаж. Августина. Зазначено, 
що зішестя до пекла (лат. 
descendit ad inferos) ніколи не 
вважалося вичерпно зрозумілим 
або офіційно визначеним 
елементом віровчення 
Православної Церкви, хоча й 
увійшло до деяких символів 
віри ранньої Церкви, зокрема 
на латинському Заході. 
Акцент зроблено на сучасних 
підходах до біблійної екзегези, 
які зосереджують увагу на 
особливостях семітської 
антропології та космології, 
що дозволяє краще зрозуміти 
біблійний текст у його 
оригінальному культурному і 
богословському контексті.
Показано, що поняття «духів 
у в’язниці» не обов’язково слід 
розуміти як душі померлих 
людей, а радше як духовні 
істоти, що спричинили 
допотопний бунт, описаний 
у Бут. 6:1–4, а також у Книзі 
Еноха. У цьому світлі проповідь 
Христа трактується не як 
євангелізація задля спасіння 
померлих, а як проголошення 
Його перемоги над злими 
силами та духовною владою, 
що протистоїть Богові. Така 
інтерпретація узгоджується 
з апокаліптичним баченням, 
яке домінує в есхатологічних 
уявленнях Нового Завіту.
Підкреслено, що згадані 
тексти не є прямим доказом 
всеохопного спасіння або 
можливості навернення після 
смерті, наведено інші місця 
із книг Нового Завіту, які 
більш влучно окреслюють 
універсальність справи 
спасіння, звершеного Христом. 

стоїть гуманістичним підставам 
прогресу та самореалізації люди-
ни. Тому перед богослов’ям постає 
завдання вказати й актуалізувати 
зміст і ту правду, що присутня в 
біблійному вченні про «пекло» в 
сучасних умовах. 

Серед сучасних дослідників у 
царині біблійної герменевтики до-
статньо уваги приділено екзегезі 
біблійних текстів, які стосуються 
заявленої теми, особливо віршам 
із Першого соборного послання 
апостола Петра. Реймонд Браун 
подає історичну ретроспективу 
екзегези цих віршів церковними 
письменниками ранньої Церкви 
у своїй класичній праці «Вступ до 
Нового Завіту» [Brown, 1997]. У 
незвичному для класичної біблій-
ної екзегези ключі, актуалізуючи 
його глибинний христологічний та 
сотеріологічний посил, тлумачать 
сенс цього тексту В. Маас [Maas, 
1985], Ф. Лаге [Lage, 1985], С. Чіп
ріані [Cipriani, 1985], З. Фальчин-
ський [Falczyński, 1999]. Розвиток 
біблійної есхатології з представлен-
ням старозавітних та новозавітних 
текстів, а також єврейської некано-
нічної літератури для розуміння 
контексту нашої теми розгляда-
ють Ж.  Даніелу [Danielou, 1964] та 
А. Налевай [Nalewaj, 2014]. Істори-
ко-теологічний та герменевтичний 
аналіз первинного значення вчення 
про зішестя Ісуса до пекла здійс
нюють В. Дальтон [Dalton, 1968] та 
Ф.  Шульц [Szulc, 1985]. Класичне 
екзегетичне тлумачення з ураху-
ванням найсучасніших напрацю-
вань пропонують Х.-С. Ґабаррон 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

23

Натомість вони мають на 
меті підкреслити перемогу 
воскреслого Христа над 
смертю, гріхом і духовною 
темрявою ворожих сил, щоб 
підтримати християн, 
які страждають від вороже 
налаштованого середовища. 
Пропоновані вирази із 1 Пет. 
інтерпретуються як момент 
божественного тріумфу, а 
не місія євангелізації серед 
мертвих.
У статті також розглядається 
сучасна актуальність цієї 
доктрини, її символічна і 
сотеріологічна цінність у 
християнському богослов’ї, а 
також значення для сучасної 
герменевтики, яка прагне 
зберегти глибину та містерію 
віри в умовах постмодерної 
культури.

Ключові слова: Перше соборне 
послання апостола Петра, Ісус 
Христос, зішестя до пекла, 
Євангеліє, спасіння, перемога, 
смерть, духи.

The article presents an exegetical 
analysis of passages from the First 
Epistle of Peter (1 Pet. 3:19–20; 
4:6), which concern the mysterious 
and theologically complex doctrine 
of Christ’s descent into hell. 
The focus is on interpreting the 
phrase “He went and preached 
to the spirits in prison,” which 
has provoked significant debate 
among Church Fathers, medieval 
theologians, and modern exegetes 
alike. Key terms are examined, 
along with the theological 
context, literary characteristics, 
and hermeneutical difficulties 
associated with interpreting this 
passage. The influence of Jewish 
apocrypha—particularly the Book 

[Ґабаррон, 2021], Дж. Келлі [Kelly, 
1969] та Е. Селвін [Selwyn, 1987]. 

У цій статті ми ставимо мету 
здійснити екзегезу тексту 1 Пет. 3, 19  
і 1 Пет. 4, 6. Задля її досягнення до-
речно виокремити такі завдання: 
на основі вибраних текстів Старого 
і Нового Завіту з’ясувати, чи є до-
статні підстави стверджувати, що 
саме ці фрагменти можна вважати 
основними для формування вчення 
про зішестя Христа до пекла; необ-
хідно визначити, що у досліджу-
ваній темі належить до головних і 
фундаментальних істин, а що до-
цільно розглядати як твердження 
периферійні або навіть неоднорід-
ні; показати ті проблеми, які вини-
кають з екзегези запропонованих 
віршів для христології і богослов’я 
з перспективи сучасних біблійних 
досліджень. 

Церква, починаючи з ранніх ча-
сів, не висловила однозначних твер-
джень стосовно мети сходження 
Христа до пекла. Decendit ad inferos 
є найбільш утаємниченим і най-
менш зрозумілим сегментом віри. 
Власне цей вираз не входить до Ні-
кейсько-Константинопольського 
символу віри як один із визначних 
членів і не використовується у бо-
гослужбовій практиці Православ-
ної Церкви. У результаті дискусій 
в давній Церкві впродовж перших 
трьох століть лише в період між 
IV і VI ст. після Р. Х. ця формула 
стала з’являтися у символах віри, 
особливо на теренах латиномовно-
го Заходу. Зокрема, вона входить 
до Апостольського символу віри, 
який сьогодні використовується в 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

24

богослужінні Римо-Католицької Церкви [Falczyński, 1999, s. 41–
42]. Саме фрагменти 1  Пет. 3 : 19 і 4 : 6 впродовж тривалого 
часу серед християнських екзегетів вважалися центральними у 
намаганнях схопити сенс і пояснити контури цього таємничо-
го питання. Ми розглянемо перший із цих віршів у контексті  
1 Пет. 3, 18–22, а на другому зупинимося дуже коротко. 

Насамперед зауважимо, що головним мотивом написання 
Першого соборного послання апостола Петра було прагнення 
підтримати та утвердити у вірі своїх адресатів в умовах переслі-
дування та несприйняття з боку поганського середовища. Саме 
такі реалії та передумови є важливим тлом для розуміння за-
значеної проблематики.

Текст 1 Пет. 3, 19, зміст якого вважається одним із найважчих 
у всьому Святому Письмі, упродовж багатьох століть становив і 
становить предмет екзегези над таємницею зішестя Спасителя. 
Автор послання пише про справу Ісуса, який зійшов до духів, 
«які були у в’язниці», щоб проповідувати їм (без уточнення, що 
саме) [Nalewaj, 2014, s. 233]. Ф. Лаге, аналізуючи жанрову спе-
цифіку цього вірша, вказує на своєрідний тон віршів 3, 18–22, 
у яких маємо поєднання елементів церковного гімну та його 
прозовий розвиток [Lage, 1985, s. 30].

Церковний гімн Прозовий розвиток

18 Тому що й Христос один раз
за гріхи постраждав, — праведний за
неправедних, аби привести вас до Бога;
убитий тілом, але оживлений Духом;

19 Ним Він і духам, які були у в’яз-
ниці, прийшов і проповідував;

20 тим, які колись були непокірні, 
коли їх за днів Ноя очікувало 
Боже довготерпіння, як він буду-
вав ковчег, в якому мало — усього 
вісім душ — врятувалося від води.

21 Цей прообраз — хрещення —  
не позбавлення від тілесної
нечистоти, а обітниця добро-
го  сумління Богові, — і нині вас  
спасає через воскресіння Ісуса 
Христа,

22 Який зійшов на небо і перебуває
праворуч Бога; Йому підкорилися
ангели, влади і сили.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

25

Ф. Лаге пояснює, що в цій пе-
рикопі привертає увагу фрагмен-
тарний, телеграфний стиль час-
тини, яка вважається гіпотетично 
прозовою. У ньому ми зустрічаємо 
велику кількість алюзій, що відси-
лають до неприємного і важкого 
періоду в житті ранньої християн-
ської спільноти, до якої адресоване 
послання. Це стиль, досить типо-
вий для проповідника-богослова. 
Як людина обізнана із ситуацією, 
він використовує образні вислов-
лювання. У кожному разі слід під-
креслити, що, незалежно від того, 
проза це чи гімн, вірш 19 виразно 
виокремлюється у цьому уривку 
[Lage, 1985, s. 30].

«У Дусі». У Посланні вживається 
вираз «в ньому» (en ho). Цей вираз, 
що має характер часового зв’язку, 
зустрічається в кількох місцях По-
слання (1, 6; 2, 12; 3, 16; 4, 4) і означає: 
«отже», «тому» [Kelly, 1969, p. 152]. 
Безпосередній зв’язок цього виразу 
з іменником «Дух», що міститься в 
кінці попереднього речення, дик-
тує тут більш точну передачу, яка 
не змінює, а лише наближає зміст 
перекладу. Важливим тут є ради-
кально відмінний підхід сучасної 
екзегези, яка намагається прочи-
тати біблійну антропологію через 
типове для неї семітське мислення, 
від античної екзегези (та й сучас-
ної, яка не бере до уваги проблеми 
ментальності), для якої антрополо-
гічні поняття Нового Завіту — тіло, 
душа, дух  — мають сенс, який їм 
надавала грецька філософія. Тоб-
то стан «у дусі» означав існування 
самої душі, відокремленої від тіла 

of Enoch—on the theological 
thinking of the Epistle’s author is 
also outlined.
The article briefly traces the 
reception history of this doctrine 
within the Church, especially 
in the works of Clement of 
Alexandria, Origen, and St. 
Augustine. It notes that the 
descent into hell (descendit ad 
inferos in Latin) has never been 
considered a fully defined or 
exhaustively understood element 
of Orthodox doctrine, although 
it was included in some early 
Church creeds, especially in the 
Latin West. Emphasis is placed on 
modern exegetical approaches that 
highlight the features of Semitic 
anthropology and cosmology, 
which help elucidate the biblical 
text within its original cultural 
and theological context.
The article argues that the 
expression “spirits in prison” 
need not refer to the souls of 
deceased humans, but rather to 
supernatural beings responsible 
for the pre-flood rebellion described 
in Genesis 6:1–4 and in the Book 
of Enoch. In this light, Christ’s 
proclamation is interpreted not as 
evangelization for the salvation 
of the dead, but as a declaration 
of His victory over evil powers 
and spiritual forces opposed to 
God. This interpretation aligns 
with the apocalyptic worldview 
that dominates New Testament 
eschatology.
It is emphasized that these texts 
do not provide direct evidence 
for universal salvation or the 
possibility of post-mortem 
conversion. Instead, other New 
Testament passages more clearly 
articulate the universality of 
salvation accomplished by Christ. 
The purpose of these verses, rather, 
is to underscore the victory of the 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

26

в період між хресною смертю і Вос
кресінням, а «тіло» і «дух»  — вва-
жалися двома елементами, з яких 
складається людина [Lage, 1985, 
s.  30]. Однак, відповідно до старо-
завітного мислення, «дух» не озна
чає «душа», що розуміється як ав-
тономна складова, здатна існувати 
поза тілом і мати власне життя 
після смерті людини. Чітке пояс-
нення контрасту «по плоті  — по 
Духу» бачимо в гімні 1 Тим. 3, 16: 
«Безперечно, що таємниця бла-
гочестя велика: Той, Хто з’явив-
ся в тілі, оправдався в Дусі…» (че-
рез Своє воскресіння, як сказано у 
Рим.  1,  3–4). Вільям Дальтон уточ-
нює: «Тут цілком очевидно, що не-
має думки про філософське розріз-
нення душі і тіла, але що письменник представляє два аспекти 
існування Христа: Його життя серед людей, у сфері “плоті”, 
та, з іншого боку, Його нове воскресле життя у сфері “духу”» 
[Dalton, 1968, p. 27]. Отже, тут показані два періоди існування 
Ісуса: до і після Його воскресіння.

«Прийшов і проповідував». Тут ужито те саме слово 
(poreuzeis), що й у вірші 22, яке має на меті виразити покір-
ність Христа Отцеві. Слово «прийшов» має чітко встановлене 
значення. У 4, 6 ідеться про Благу Звістку (Євангеліє), вказую-
чи, можливо, цим самим на якусь окрему діяльність. Без сум-
ніву, Ісус ходив туди проповідувати. У Новому Завіті не бракує 
таких місць, із яких можна було б зробити висновок, що Він 
опустився в безодню темряви, як Йона всередину великої риби 
(Мт. 12, 40), або також знаходимо тексти, в яких вказується, що 
Хтось виведе Його з числа мертвих (Рим 10, 7). Вільгельм Маас 
у світлі історико-редакційного аналізу тексту Мт. 12, 40 ствер-
джує, що знак Йони можна трактувати як знак сходження Сина 
Людського. Він вважає, що цю думку підхоплює апостол Павло 
в Рим. 10, 6–8, надаючи їй христологічного та сотеріологічного 
сенсу: смерть Ісуса — це прихід месіанських часів; Ісус, який по-
мер, — це Христос, який Своїм «перебуванням серед мертвих» 
приводить мертвих до життя [Maas, 1985, s. 7–9]. Мало того, він 
пішов проповідувати, але що? Ісус міг піти, щоб заволодіти 

risen Christ over death, sin, and 
the spiritual darkness of hostile 
forces, intended to strengthen 
Christians suffering in a hostile 
environment. The expressions in 
1 Peter are interpreted as moments 
of divine triumph, not as a mission 
of evangelization among the dead.
The article also discusses the 
contemporary relevance of 
this doctrine, its symbolic and 
soteriological value in Christian 
theology, and its significance for 
modern hermeneutics, which seeks 
to preserve the depth and mystery 
of faith in a postmodern cultural 
context.

Keywords: First Epistle of Peter, 
Jesus Christ, descent into hell, 
Gospel, salvation, victory, death, 
spirits.



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

27

царством смерті та Аїда (Об’явл. 1, 18). Досліджуючи тематику 
сходження Ісуса в пекельну безодню, Ф. Шульц вказує, що се-
ред найдавніших свідчень, які пов’язують смерть Ісуса зі звіль-
ненням праведників із Шеолу, необхідно згадати Мт. 27, 51–53. 
У контексті, що вказує на здійснення есхатологічного суду в 
момент хресної смерті Ісуса («земля затремтіла, скелі почали 
тріщати»), євангелист пише: «Гроби відкрилися і повстало ба-
гато тіл святих, що померли» (в. 52). Цей вірш, присутній лише 
у євангелиста Матвія, свідчить про дуже давню традицію, яка 
ґрунтується на апокаліптиці [Shulz, 1985, s. 58].

«Духам, які були у в’язниці». У цьому виразі знову стикає-
мося з антропологічним світовідчуттям, характерним для Біб
лії і далеким від грецького поділу людини на душу й тіло. У 
Євр. 12, 22 є натяк на духи праведників, які вже досягли свого 
призначення — небесного Єрусалиму, але термін «дух» зазви-
чай не вживається в такому значенні. Уточнення з 1 Пет. 3, 20 
дуже допомагає, бо важко визначити, ким були ці «бунтівні» 
або неправедні духи за часів Ноя  — великого проповідника 
(2 Пет. 2, 5) праведності. Більшість дослідників, вивчаючи істо-
рію, що передувала Потопу (Бут. 6, 1–4), вважають, що цими 
великими грішниками були так звані нефіліми, тобто герої або 
велетні, які походили від союзу синів Божих із прекрасними 
доньками людськими. «Єврейська та християнська традиція 
до третього століття майже одностайні в розумінні цих «синів 
Божих» як ангелів. Ця інтерпретація чітко відображена в Но-
вому Завіті. Варто лише прочитати Юди 6 і далі та 2 Пет. 2, 4, 
щоб зрозуміти це» [Dalton, 1968, p. 31]. В’язниця, у якій вони 
або згадані духи опиняються, ототожнюється з Аїдом, який не 
збігається безпосередньо з Шеолом, а скоріше з новозавітною 
та рабинською геєною. Спочатку геєна була місцем, у якому 
грішники очікували остаточного суду. У I ст. після Р. Х. геєна — 
це місце, де грішники перебувають як до, так і після остаточно-
го суду [Lage, 1985, s. 32].

Незрозумілим у цьому зв’язку, як і натяк на духів, замкнених 
у в’язниці, є текст 1 Пет. 4, 6: «Адже тому і померлим благові-
стилося, щоб вони прийняли суд як люди — за тілом, і жили 
по-Божому  — за духом». Цей вірш, здавалося б на перший 
погляд, пов’язаний із 3, 19, але, ймовірно, це не досить влуч-
не твердження. З нього можна лише зробити висновок, що 
неможливо ототожнювати всіх померлих із духами у в’язниці 
[Lage, 1985, s. 32]. Якщо Блага Звістка проповідується всім мер-
твим, то чи зможуть всі досягти спасіння?



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

28

Думка про остаточне милосердя завжди мала своїх прихиль-
ників у грецькій патристиці і приваблювала всіх тих, хто не 
знав, як бути з ідеєю вічного прокляття. Климент Олександрій-
ський та Оріген йшли саме цим шляхом: Ісус проповідував не 
лише живим, але й померлим. Подібно до того, як лікарі відві-
дують хворих вдома, так і Христос сходив у пекло, щоб принес
ти спасіння грішникам. Він не навертав їх силою, але поважав 
їхню свободу. Продовжуючи цю саму лінію, Кирило Олександ
рійський приходить до висновку, що проповідь Христа була 
настільки дієвою, що їй вдалося навернути всіх засуджених, а в 
пеклі залишився лише сатана. Подібні ремінісценції знаходи-
мо навіть у преп. Івана Дамаскіна. На можливе запитання, чому 
ж до приходу Христа у світ мало пройти так багато часу, цей 
автор відповість, що для тих, хто жив до Нього, саме ця про-
повідь була передбачена в останню мить [Dalton, 1968, p.  17]. 
Ця споконвічна тема буде з’являтися у всіх наступних роздумах 
про зішестя в пекло. 

Західні богослови запропонували альтернативу цьому над-
то оптимістичному погляду. Проповідь Христа, на їхню думку, 
може послужити лише тим, хто, боячись Бога, живе чесним та 
побожним життям і бажає побачити Ісуса. У пеклі вже немож-
ливе навернення грішників. Присутність Христа дасть мож-
ливість тим, хто вже повірив у Нього, раніше в глибині свого 
серця сповідувати віру в Нього. Августин ще більше посилить 
опозиційну течію до думки про навернення грішників у пеклі. 
Вважаючи такі погляди єретичними, він прийде до висновку, 
що в 1 Пет. 3, 19 не йдеться про зішестя в пекло. Навпаки, він 
побачить у цьому тексті вчення Христа, звернене до людей ча-
сів Ноя. Бо Слово було наріжним каменем усього людства, по-
чинаючи з Адама, а отже, і покоління часу потопу. А мертві з 
4, 6? На думку блаженного, їх треба розуміти в духовному сенсі, 
як духовно мертвих, тобто захоплених темрявою помилок і не-
вігластва. Інтерпретація блаж. Августина, підкріплена Томою 
Аквінським, була широко прийнята в західному богослов’ї 
[Dalton, 1968, p. 17, 20].

Сучасна екзегеза знаходить різні способи висловити свою 
незгоду з такою інтерпретацією: 1 Пет. 3, 19 не говорить про 
зішестя Христа в безодню. 

В. Дальтон, Ж. Даніелу, А. Налевай, С. Чіпріані, В. Маас, 
Ф. Шульц та інші згідні з такою точкою зору. На підставі ґрун-
товного екзегетичного аналізу вони стверджують, що текст 
апостола Петра слід розглядати в контексті вчення книги Еноха. 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

29

У більшості випадків у Новому Завіті слово «дух» використо-
вується для опису ангела або ж істот надлюдських, добрих чи 
злих. Якщо виходити з такого розуміння «духів», то проблема 
до певної міри може вирішитися, адже в юдейській традиції 
є свідчення, які пов’язують ангелів з подією потопу. С. Чіпрі-
ані підсумовує дослідження багатьох біблеїстів і теологів, які 
аналізують тему зішестя Христа до пекла, і пропонує зосере-
дитися на апокрифічній книзі Еноха, що була написана у I ст. 
до Р. Х. єврейською мовою, але дійшла до нас у грецькому пе-
рекладі і добре відома новозавітним письменникам (Юд. 14–15; 
2 Пет. 2, 4; 3, 13) [Cipriani, 1985, s. 43–44]. 

Книга Еноха особливо цікава історією «синів Божих», які, 
згідно з оповіддю Буття 6, 1–4, з’єднавшись із «дочками люд-
ськими», народили жорстоких і збочених істот, так званих «ве-
летнів», які зіпсували все людство, тим самим спровокувавши 
гнів Божий, який для їх знищення послав Потоп. Починаючи 
з грецького перекладу Септуагінти, який передає вираз «сини 
Божі» через angeloi tou Theou, пізніша єврейська традиція ото-
тожнює цих таємничих і бунтівних проти Бога істот із «зане-
палими ангелами» [Nalewaj, 2014, s. 239]. Патріарх Енох якраз 
посланий, щоб оголосити їм месіанський суд, який є вироком. 

Дослідники відзначають словесну схожість, яка виникає між 
нашим текстом і Книгою Еноха: там сказано, що ці «ангели» 
перебувають у «в’язниці» (desmoterion: 18, 11–19; 10, 13; 18, 14; 
21, 10), «в кайданах» або «заковані» (10, 4–11; 14, 5). Енох отри-
мує вказівку «йти»: «Піди і скажи їм» (poreutheti kai eipe 15, 2; 
12, 4; 15, 2). Але його оголошення — це оголошення про вічне 
покарання: «Вони не знайдуть ні спокою, ні прощення» (12, 5). 
Їх часто називають «духами» (pneumata: 10, 15; 13, 5; 15, 4), а 
їхня провина безпосередньо пов’язана з «потопом» (10,  2–22; 
67,  4–13; 106, 15). Демонструючи ці приклади, С. Чіпріані ви-
словлює думку, що апостол Петро просто посилається на Кни-
гу Еноха, яка, мабуть, була добре відома його читачам, щоб 
міфологічною мовою висловити власне «спасительну» місію 
Христа. Воскресаючи з мертвих і «сходячи» на небо, Він святкує 
Свою перемогу над усіма протиборчими «силами», представ-
леними тут в образі «непослушних духів», які стали причиною 
потопу, що стався за часів Ноя [Cipriani, 1985, s. 44]. Отже, текст 
апостола Петра можна скоріше трактувати як виявлення абсо-
лютної влади Христа над усіма силами і сферами Всесвіту.

В апостола Павла читаємо, що Христос зустрічається з «ду-
хами», піднімаючись на «небо». Це не означає, що вони мають 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

30

тут свою «в’язницю», але він говорить про «духів», які є «під-
небесними духами злоби» (Еф 6, 12). Ідеться про поширене 
космологічне поняття того часу, яке слугує описовим тлом для 
богословського твердження: перемоги Христа над усіма «сила-
ми» зла. Ми маємо тут повторення того, про що ясно й чітко 
сказано в 1 Пет. 3, 22: «Який зійшов на небо і перебуває пра-
воруч Бога; Йому підкорилися ангели, влади і сили». Також 
апостол Павло говорить про прославлення Отцем Ісуса, «що 
Він її здійснив у Христі, воскресивши Його з мертвих і поса-
дивши праворуч Себе на небесах, вище від усякого начальства, 
влади, сили, панування і всякого імені, яким іменують не тільки 
в теперішньому віці, але й у майбутньому. І Він усе підкорив 
під Його ноги і поставив Його над усім – як Голову Церкви» 
(Еф. 1, 20–22). Це оспівує той самий універсальний «суверені-
тет» Христа, який поширюється на весь час і простір. Саме ці 
паралельні місця із Нового Завіту більш ясно розкривають сенс 
тематики, яку ми розглядаємо, адже дають глибше розуміння 
богословського контексту ранньої Церкви.

Якщо це так, то зрозуміло, що «проповідь» «Христа духам» 
не можна розуміти як «проголошення» Його Євангелія, а рад-
ше як «перемогу», а отже, як остаточне засудження зла і тих, 
хто був його найбільшим винуватцем. Ж. Даніелу вважає, що 
Христос проголошує демонам Свою перемогу над ними — ідея, 
яка нагадує Кол. 2, 15. Це вказівка християнам, для яких Хрис
тос пропонується як приклад. Потрібно відректися від сатани і 
сповідувати віру в Нього. У такий спосіб апостол Петро показує 
масштаб спасіння, здійсненого Христом [Daniélou, 1964, p. 235]. 
І це пояснює, чому автор Послання, згадуючи про «духів», все 
ж таки акцентує увагу на хрещенні, яке передвіщене потопом. 
Адже саме в хрещенні, у якому діє сила Воскресіння, християни 
повинні знайти сили для подолання випробувань і страждань, 
які чинять їм язичники, іа протистояти постійній спокусі під-
датися принадам легкого й розбещеного життя, яке вели їхні 
сучасники. Тому «проголошення тріумфу Христа», виражене 
через образні вислови того часу, служить для того, щоб вселити 
надію і впевненість у християн, які піддаються випробуванням 
з боку ворожого і повсталого проти Бога світу [Ґабаррон, 2021, 
с. 354–355]. Вони покликані через витривалість і стійкість брати 
участь у перемозі Христа, повній і остаточній, також і над тими 
духовними «силами», які завжди ворогують проти Нього.

Оскільки існує певна схожість між текстом 1 Пет. 4, 6 і про
аналізованим вище уривком, серед екзегетів існувало майже за-



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

31

гальне переконання, що один текст пояснює інший: таким чи-
ном, «померлі» з вірша 4, 6 відповідають «духам» з вірша 3, 20, 
а «проголошення доброї новини» відповідає «проголошенню», 
яке звернене до «духів».

Однак при більш уважному вивченні можна переконати-
ся, що в цих двох фрагментах, безумовно, ідеться про дві різні 
речі, хоч визначити, що саме мається на увазі, нелегко. Дійсно, 
«духи» — це ті, хто виявив «непослух» під час потопу; з іншого 
боку, про «мертвих» говориться в абсолютному значенні, без 
уточнення, до якого часу вони належать. Крім того, для опису 
проголошення використовуються два різних слова: у першому 
випадку ми маємо слово «проголосив» (ekeryksen), суб’єктом 
якого є воскреслий Христос; у другому — дієслово в пасивному 
стані: «проголосив Євангеліє» (euengelisthe) із чіткою вказівкою 
на Євангеліє як проголошення спасіння, а не засудження [Kelly, 
1969, p. 173–174]. І нарешті, слід зазначити, що в другому тексті 
немає жодної згадки про будь-яке «зішестя» Христа. 

Хто ж тоді ці «мертві», яким «проповідувалося» Євангеліє 
про Христа померлого і воскреслого? Деякі Отці (Климент 
Олександрійський, свт. Кирило Олександрійський, а особливо 
св. Августин), вважали, що мовиться про грішників, тобто про 
тих, хто мертвий «духовно», їм було проголошено Євангеліє, 
щоб вони могли долучитися до справи спасіння Христа [Kelly, 
1969, p. 173]. Однак незрозуміло, як можна перейти від смерті 
у «фізичному» сенсі («судіть живих і мертвих», в. 5) до смерті у 
«духовному» сенсі («мертвим проповідували», в. 6) при такій 
близькості між одним і другим. Тому рішення треба шукати в 
іншому напрямку, беручи до уваги весь контекст, який є кон-
текстом «суду» над язичниками, що насміхаються з християн за 
те, що вони живуть не так, як вони [Cipriani, 1985, s. 48]. «І вони 
тим дивуються, що ви не кидаєтеся разом в той вир розпусти, 
і зневажають вас. Вони дадуть звіт Тому, Хто готовий судити 
живих і мертвих!» (1 Пет. 4, 4–5). Цей вираз вказує на те, що Ісус 
є вселенським есхатологічним Суддею, під час Cвого другого 
пришестя у славі Він судитиме тих, хто вже помер, і тих, хто ще 
буде живий.

Дуже ймовірно, що ця формула народилася в обставинах 
запізнілої «парусії»: дехто з первісної спільноти помирав, а 
парусія ще не настала [Selwyn, 1981, p. 338]. Що відбувалося з 
цими померлими, яка доля їх спіткала? У серцях деяких хрис-
тиян почали виникати певні сумніви; тому ранньохристиян-
ські письменники намагалися відповісти саме на ці непевності, 



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

32

стверджуючи, що «мертві» теж перебувають у руках Божих, а 
тому немає потреби турбуватися про їхню долю. У цьому сенсі 
апостол Павло пише до римлян: «Бо ніхто з нас не живе сам для 
себе, і ніхто сам для себе не вмирає. Якщо живемо — для Госпо-
да живемо; якщо вмираємо — для Господа вмираємо. Отже, чи 
живемо, чи вмираємо — ми є Господні!» (Рим. 14, 7–8).

Також із 1 Сол. знаємо, що саме ця проблема турбувала спіль-
ноту, яку апостол Павло прагне негайно заспокоїти, зрозуміло 
стверджуючи, що «першими воскреснуть померлі в Христі. 
Потім ми, живі, які залишимося... завжди будемо з Господом» 
(1 Сол. 4, 16–17). Щось подібне передбачається і в нашому тек-
сті, щоправда, з іншої перспективи: не християни хвилюються 
за своїх «померлих», а язичники висміюють християн за те, що, 
незважаючи на їхні надії, деякі з них вже померли [Brown, 1997, 
p. 711]. Який же тоді сенс вірити в Христа, очікувати іншого 
життя, відмовлятися від задоволень цього життя, якщо потім 
християни помирають, як і всі?

Саме цим насмішникам апостол Петро відповідає, що хрис
тияни, яким проголошена Блага Звістка Євангелія, силою своєї  
віри — навіть якщо «в очах людей» вони можуть вважатися не-
вдахами  — отримають свою майбутню перемогу, бо «будуть 
жити» з Богом, який є справедливим «Суддею» [Див. Selwyn, 
1981, p. 338]. Здається, що слова з 1 Пет. 4, 6 стають більш зро
зумілими, якщо їх розглядати в такому контексті.

Таке тлумачення переважає серед більшості сучасних екзеге-
тів. Язичники висміювали християн за їхню віру і спосіб життя. 
Важливим елементом цієї віри була надія на майбутній прихід 
Христа; саме ця віра підтверджується в Першому соборному 
посланні апостола Петра.

Висновки. У сучасних екзегетичних дослідженнях переважає 
думка, що в 1 Пет. 3, 19 і 4, 6 не сказано про «зішестя» Христа в 
пекло, щоб проповідувати там Євангеліє. Висловлюючись обра-
зними термінами, запозиченими з юдейської традиції, апостол 
Петро лише констатує Його остаточну перемогу над усіма «си-
лами» зла, представленими у вигляді «духів», які своїм непос-
лухом призвели до катастрофи потопу (3, 19–20). За допомогою 
образів, які функціонували у релігійному та культурному житті 
свого часу, автор пояснює основну істину первинної християн-
ської віри, яка сьогодні може бути трансформована так: Вос
креслий Христос, у Своїй Божественній Особистості, поєдну-
ючи всю повноту Божественної та людської природ, здійснює 
спасіння (або падіння розумних істот через спротив волі Божій) 



● Труди Київської Духовної Академії ●№ 25 (197) ● 2025

33

всіх створінь, без часових і просторових обмежень. У  Ньому 
всі віруючі, які прийняли Євангеліє, знаходять спасіння, навіть 
якщо смерть відриває їх від «земного» способу існування і якщо 
в «очах» інших людей — з погляду плоті — вони можуть вигля-
дати невдахами (4, 6) у драматичному потоці життя.

Ця абсолютна впевненість у перемозі випливає для християн 
з віри в померлого й воскреслого Христа: тому що Він постраж-
дав до глибини гіркоти смерті і в цьому сенсі дійсно «зійшов» 
до безодні пекла, аби показати Свою перемогу «і піднебесним, і 
земним, і підземним; і щоб кожною мовою для слави Бога Отця 
було визнано, що Ісус Христос — це Господь» (Флп. 2, 10–11).

1.	 Біблія. Сучасний переклад з давньоєврейської та давньогрецької мов. 
Видано з благословення Блаженнійшого Митрополита Київського і всієї  
України Епіфанія. Київ: Українське Біблійне Товариство, 2023. 1373 с.

2.	 Ґабаррон Х.-С. Перше послання апостола Петра / Хосе Сервантес Ґа-
баррон. Міжнародний біблійний коментар. Послання апостолів та 
Одкровення: в 5 т. Львів : Свічадо, 2021. Т. V. С. 343–358.

3.	 Brown R. An Introduction to the New Testament / Raymond E. Brown. New 
York : Doubleday, 1997. 378 p.

4.	 Cipriani S. Czy 1 List św. Piotra (3, 19–20; 4, 6) uczy o „zstąpieniu” Chrystusa 
do otchłani? COMMUNIO: Międzynarodowy Przegląd Teologiczny. 
Poznań : Pallottinum, 1985. Nr. 1 (25). S. 39–50.

5.	 Dalton W. Interpretation and Tradition: An Example from 1 Peter. 
Gregorianum: GBPress-Gregorian Biblical Press, 1968. Vol. 49, No. 1. P. 11–37.

6.	 Daniélou J. The theology of Jewish Christianity. London: Darton, Longman 
& Todd, 1964. 446 p.

7.	 Falczyński Z. Znaczenie formuł "zstąpił do piekieł" i "trzeciego dnia" / 
Zygmunt Falczyński. Resovia Sacra: Studia Teologiczno-Filozoficzne 
Diecezji Rzeszowskiej. Rzeszów: Instytut Teologiczno-Pastoralny im. św 
Józefa Sebastiana Pelczara, 1999. № 6. S. 39–54.

8.	 Kelly J. A Commentary on the Epistles of Peter and of Jude. London: Adam 
& Charles Black, 1969. 387 p.

9.	 Lage S. Zstąpienie do piekieł w egzegezie współczesnej (1 P 3, 18–4, 6). 
COMMUNIO: Międzynarodowy Przegląd Teologiczny. Poznań: Pallottinum, 
1985. Nr. 1 (25). S. 26–38.

10.	 Maas W. Zstąpił do piekieł. Communio: Międzynarodowy Przegląd 
Teologiczny. Poznań: Pallottinum, 1985. Nr. 1 (25). S. 6–25.

11.	 Nalewaj A. Artykuł wiary «zstąpił do piekieł» w ujeciu biblijnym. Studia 
Elbląskie. Elbląg, 2014. XV. S. 233–244.

12.	 Selwyn E. The First Epistle of St. Peter: the Greek Text with Introduction, 
Notes, and Essays. Michigan: Baker Book House, 1981. 517 p.

13.	 Szulc F. Pierwotne znaczenie nauki o zstąpieniu Chrystusa do otchłani w 
świetle analizy historycznoteologicznej i hermeneutycznej. Communio: 
Międzynarodowy Przegląd Teologiczny. Poznań: Pallottinum, 1985. Nr. 1 
(25). S. 51–63.



● Труди Київської Духовної Академії ● № 25 (197) ● 2025

34

1.	 Bibliia. Suchasnyi pereklad z davnoievreiskoi ta davnohretskoi mov. Vydano 
z blahoslovennia Blazhenniishoho Mytropolyta Kyivskoho i vsiiei Ukrainy 
Epifaniia. Kyiv: Ukrainske Bibliine Tovarystvo, 2023. 1373 s. [].

2.	 Gabarron KH.-S. Pershe poslannya apostola Petra. Mizhnarodnyy bibliynyy 
komentar. Poslannya apostoliv ta Odkrovennya: v 5 t. Lʹviv: Svichado, 2021. 
T. V. S. 343 358.

3.	 Brown R. An Introduction to the New Testament / Raymond E. Brown. – 
New York : Doubleday, 1997. 378 p.

4.	 Cipriani S. Czy 1 List św. Piotra (3,19 – 20; 4,6) uczy o „zstąpieniu” Chrystusa 
do otchłani? Communio: Międzynarodowy Przegląd Teologiczny. Poznań: 
Pallottinum, 1985. Nr. 1 (25). S. 39–50.

5.	 Dalton W. Interpretation and Tradition: An Example from 1 Peter. 
Gregorianum: GBPress- Gregorian Biblical Press, 1968. Vol. 49, No. 1. 
P. 11–37.

6.	 Daniélou J. The theology of Jewish Christianity. London: Darton, Longman & 
Todd, 1964. 446 p.

7.	 Falczyński Z. Znaczenie formuł «zstąpił do piekieł» i «trzeciego dnia». 
Resovia Sacra: Studia Teologiczno-Filozoficzne Diecezji Rzeszowskiej. 
Rzeszów: Instytut Teologiczno-Pastoralny im. św Józefa Sebastiana Pelczara, 
1999. № 6. S. 39–54.

8.	 Kelly J. A Commentary on the Epistles of Peter and of Jude. London: Adam 
& Charles Black, 1969. 387 p.

9.	 Lage S. Zstąpienie do piekieł w egzegezie współczesnej (1 P 3, 18 – 4, 6)  / 
Francisco Lage. Communio: Międzynarodowy Przegląd Teologiczny. 
Poznań: Pallottinum, 1985. Nr. 1 (25). S. 26–38.

10.	 Maas W. Zstąpił do piekieł. Communio: Międzynarodowy Przegląd 
Teologiczny. Poznań: Pallottinum, 1985. Nr. 1 (25). S. 6–25.

11.	 Nalewaj A. Artykuł wiary „zstąpił do piekieł” w ujeciu biblijnym. Studia 
Elbląskie. Elbląg, 2014. XV. S. 23– 244.

12.	 Selwyn E. The First Epistle of St. Peter: the Greek Text with Introduction, 
Notes, and Essays. Michigan: Baker Book House, 1981. 517 p.

13.	 Szulc F. Pierwotne znaczenie nauki o zstąpieniu Chrystusa do otchłani w 
świetle analizy historycznoteologicznej i hermeneutycznej. Communio: 
Międzynarodowy Przegląd Teologiczny. Poznań: Pallottinum, 1985. Nr. 1 (25). 
 S. 5– 63.




